
M. LUTERO

OPERE SCELTE / 20

Collana diretta da Paolo Ricca †





MARTIN LUTERO

LA GUERRA  
DEI CONTADINI

Gli scritti sullo «spirito di ribellione»  
e sulla rivolta
(1522 - 1526)

Appendice
Dodici articoli dei contadini svevi (1525)

Introduzione, traduzione e note a cura di Paolo Ricca

Testo tedesco a fronte
con 45 illustrazioni nel testo

CLAUDIANA - TORINO



Scheda bibliografica CIP

Luther, Martin <1483-1546>
La Guerra dei contadini : gli scritti sullo «spirito di ribellione» e sulla 

rivolta (1522-1526) ; in Appendice Dodici articoli dei contadini svevi 
(1525) / Martin Lutero ; a cura di Paolo Ricca

Torino : Claudiana, 2026
548 p. : ill. ; 24 cm. - (M. Lutero / Opere scelte ; 20)
ISBN 978-88-6898-092-4

1. Luther, Martin <1483-1546> - Testi
2. Riforma - Storia - 1522-1526
270.6 (ed. 23) - Storia del Cristianesimo. Riforma e Controriforma, 

1517-1648

©	 Claudiana srl, 2026
	 Via San Pio V 15, 10125 Torino
	 Tel. 011.668.98.04 
	 www.claudiana.it
	 info@claudiana.it
	 Tutti i diritti riservati. Printed in Italy

Progetto grafico: Vanessa Cucco
Stampa: Stampatre, Torino

Volume finanziato dal «Fondo Lutero», gestito ora dalla Facoltà val-
dese di Teologia di Roma.



V

PREFAZIONE

Il primo volume della collana Opere scelte - Lutero, che per motivi 
tecnici reca il n. 2 (Come si devono istituire i ministri della chiesa, a 
cura di Silvana Nitti), esce nel 1987. Si tratta del frammento iniziale 
di un progetto che Paolo Ricca mette in cantiere in relazione al quinto 
centenario della nascita di Lutero, nel 1983. In quell’occasione, si 
registra nel nostro paese un inedito interesse per la figura del Rifor-
matore, che coinvolge il mondo cattolico e, in misura minore, anche 
la cultura laica. Ricca ritiene che il protestantesimo italiano abbia, tra 
i suoi compiti prioritari sul versante culturale, quello di «far parlare 
Lutero nella nostra lingua», come egli si esprime. Traduzioni importanti 
degli scritti luterani esistevano già, in particolare due significative 
raccolte pubblicate dalla UTET, gli Scritti religiosi, curati da Valdo 
Vinay, e gli Scritti politici, editi da Luigi Firpo. Il nuovo progetto è 
però assai più ambizioso e intende presentare una panoramica molto 
ampia dell’opera del Riformatore. 

Un simile obiettivo richiede due condizioni: in primo luogo, l’al-
lestimento di un gruppo di persone incaricate della traduzione e della 
curatela, i membri del quale devono essere reclutati anche all’esterno 
delle chiese evangeliche; contestualmente, reperire finanziamenti per 
quella che si presenta come un’impresa non trascurabile, nemmeno 
dal punto di vista economico. Il Direttore della collana si accosta a 
entrambi i compiti con grande energia e vengono avviate diverse 
traduzioni. Ricca stesso si incarica dell’edizione delle Resolutiones, 
volume annunciato in uscita già nel 1987: uscirà nel 2013… L’episo-
dio è indicativo delle difficoltà incontrate dallo sviluppo del progetto. 
L’obiettivo iniziale di un volume all’anno si rivela utopistico e alla 
prova dei fatti risulta all’incirca dimezzato: 20 volumi fino a oggi, 
dei quali due usciti in seconda edizione. A partire dal 2006 viene 
pubblicato il testo originale a fronte. Una caratteristica della collana, 
alla quale il Direttore e l’editore pongono particolare attenzione, è 



VI

costituita dall’apparato iconografico. Nei primi anni se ne occupa 
Carlo Papini, in seguito Manuel Kromer. Nei suoi ultimi anni in Clau-
diana, Papini è quasi il «condirettore» della collana, che costituisce 
un elemento di particolare prestigio nel catalogo dell’editrice. Ricca 
cura personalmente l’edizione di otto opere e rivede le traduzioni 
altrui con grande acribia.

La produzione bibliografica di Paolo Ricca è notoriamente cospi-
cua, ma egli non fa mistero di considerare la «collana Lutero» come 
l’opera della sua vita. Nella prima metà del 2024, lo studioso conse-
gna all’editore il presente volume, che pubblichiamo nella forma in 
cui egli l’ha approntato, come coronamento della sua direzione della 
serie, durata quarant’anni.

In seguito alla scomparsa del prof. Ricca (14 agosto 2024), la 
Facoltà Valdese di Teologia raccoglie con gratitudine questa preziosa 
eredità e si impegna a proseguirla con l’impegno di chi l’ha iniziata.

Roma, Festa della Riforma (31 ottobre) 2025

Lothar Vogel, Decano
Fulvio Ferrario



Dedico questo lavoro
alla Biblioteca della Facoltà Valdese di teologia in Roma,

al suo attuale Direttore Prof. Daniele Garrone,
ai suoi due predecessori che ho conosciuto,

i Professori Valdo Vinay e Jan Alberto Soggin – in memoriam,
e alle Signore Cinzia Iafrate, Angelina Oliverio  

e  Celina Korzenska
con viva gratitudine.





7

ABBREVIAZIONI

Bornkamm	 =	� Heinrich Bornkamm, Martin Luther in der 
Mitte seines Lebens. Das Jahrzehnt zwi-
schen dem Wormser und dem Augsburger 
Reichstag,Vandenhoeck& Ruprecht in Göt-
tingen 1979.

Briefwechsel	 =	� Siegfried Bräuer, Manfred Kobuch (a cura 
di), Thomas Müntzer Briefwechsel, Sächsische 
Akademie der Wissenschaften zu Leipzig. In 
Kommission bei der Evangelischen Verlags-
anstalt, Lipsia 2010.

Brecht	 =	� Martin Brecht, Martin Luther, 2. Ordnung 
und Abgrenzung der Reformation 1521 -1532, 
Calwer Verlag, Stuttgart 1986.

Campi	 =	� Thomas Müntzer, Scritti politici, a cura di 
Emidio Campi, Claudiana, Torino 20033 (1a 

ediz. 1972).
Denzinger	 =	� Henricus Denzinger, Adolfus Schönmetzer 

S.I. (a cura di), Enchiridion Symbolorum, 
Definitionum et Declarationum de rebus fidei 
et morum. Edizione bilingue a cura di Peter 
Hünermann, EDB, Bologna 2003 (ristampa; 
1a ediz. 1995).

Flugschriften	 =	� Alfred Laube e Hans Werner Seiffert (a cura 
di), Flugschriften der Bauernkriegszeit, 
Akademie-Verlag, Berlino 1978.

Franz	 =	� Thomas Müntzer, Schriften und Briefe. 
Kritische Gesamtausgabe, a cura di Günther 
Franz, Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 
Gütersloh 1968.

Friedberg I e II	 =	� Corpus Iuris Canonici [CIC], Prima e Seconda 
parte, a cura di Emil Friedberg, Tauschniz 



8

Verlag, Lipsia 1879 (Ristampa Akademische 
Druck- und Verlagsanstalt, Graz 1955).

Götze	 =	� Alfred Götze, Frühneuhochdeutsches Glos-
sar, De Gruyter, Berlino 19606. 

Kohnle, Wolgast	 =	� Armin Kohnle, Eike Wolgast (a cura di), 
Thomas Müntzer. Schriften, Manuskripteund 
Notizen, Sächsische Akademie der Wissen-
schaften zu Leipzig. In Kommission bei der 
Evangelischen Verlagsanstalt, Lipsia 2017, 
Lipsia 2017.

LThK	 =	� Lexikon für Theologie und Kirche, 19 volumi, 
Herder, Friburgo 1957-1965.

Martinuzzi	 =	� Thomas Müntzer, Scritti, lettere e frammenti, 
a cura di Christopher Martinuzzi, Claudiana, 
Torino 2017.

Quellen	 =	� Quellen zur Geschichte der Bauernkrieges, 
a cura di Günther Franz, Wissenschftliche 
Buchgesellschaft, Darmstadt 1963.

WA	 =	� D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamt-
ausgabe, Sezione Schriften( = Scritti), 60 
volumi, cui si sono aggiunti, dal 1985 al 
2009, 13 volumi di Indici e alcuni altri di 
Revisioni, Hermann Böhlau e successori, 
Weimar 1893-1993.

WABr	 =	� D. Martin Luthers Werke, Kritische Gesamt-
ausgabe. Sezione Briefwechsel ( = Epistolario), 
13 volumi, cui si sono aggiunti 1 volume di 
Supplementi e correzioni, e 4 volumi di In-
dici, Hermann Böhlau e successori, Weimar 
1930-1985.

WATr	 =	� D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamt-
ausgabe. Sezione Tischreden ( = Discorsi a 
tavola), 6 volumi, Hermann Böhlau e suc-
cessori, Weimar 1912-1921.

Wander	 =	� Karl Friedrich Wilhelm Wander, Deutsches 
Sprichwörter Lexikon, 5 volumi. Ristampa 
dell’edizione di Lipsia del 1876, Scientia-
Verlag, Aalen 1963.



9

NB 1. Nelle citazioni dalla edizione critica delle opere di Lutero, 
comunemente chiamata Weimarana (WA), il primo numero indica 
il volume della WA nel quale si trova lo scritto di Lutero citato; 
il numero tra parentesi (quando c’è) indica la prima pagina della 
Introduzione del Curatore a quello scritto; i numeri che seguono la 
parentesi (quando c’è), oppure la virgola (quando la parentesi non 
c’è), indicano rispettivamente il primo la pagina, gli altri le righe in 
cui si trova la frase o la parola citata.

NB 2. Segnaliamo, su Thomas Müntzer, il 3°, prezioso volume 
della Thomas-Müntzer-Ausgabe. Kritische Gesamtausgabe, intitolato 
Quellen zu Thomas Müntzer, curato da Wieland Held (†) e Siegfried 
Hoyer, Verlag der Sächsischen Akademie der Wissenschaften zu Leip-
zig. In Kommission bei der Evangelischen Verlagsanstalt, Lipsia 2004. 
Per il nostro lavoro abbiamo utilizzato i primi due volumi di questa 
nuova edizione critica, insieme a quella di Günther Franz, del 1968.





11

QUESTO VOLUME

Degli otto scritti di Lutero qui pubblicati e composti dal 1522 al 
1527 solo quattro sono espressamente dedicati alla Guerra dei contadini 
(1525). Il primo di questi quattro è l’Esortazione alla pace, nel quale 
Lutero commenta molto criticamente i Dodici articoli dei contadini 
svevi, ed esorta caldamente tutti i contadini e i loro simpatizzanti 
a evitare a tutti i costi la rivolta e lo scontro armato con l’autorità 
costituita: meglio una pace anche ingiusta piuttosto che una guerra 
dall’esito incerto e che comunque comporta morte e distruzioni. Il 
secondo scritto è il Patto di Weingarten, che secondo Lutero avrebbe 
potuto essere un modello di accordo tra signori e contadini con lo scopo 
prioritario di evitare la guerra. Si tratta però di un patto inaccettabile per 
i contadini, che avrebbero dovuto capitolare, rinunciando a quasi tutte 
le loro rivendicazioni. Il terzo dei quattro scritti è il pamphlet Contro 
le bande rapaci e assassine dei contadini, che si erano abbandonate 
a saccheggi e demolizioni di castelli e conventi, destando in molti 
allarme e apprensioni: si temeva, in particolare, che il movimento 
contadino di riscossa ed emancipazione non fosse più sotto controllo e 
potesse cadere o fosse già caduto in uno stato di completa anarchia. Il 
quarto scritto è la Lettera aperta all’amico Gaspare Müller, cancelliere 
a Mansfeld, nella quale Lutero spiega perché ha criticato così dura-
mente la rivolta contadina, e perché ha invitato i principi a reprimerla 
senza pietà, usando misericordia solo nei confronti di coloro che si 
fossero arresi oppure fossero stati arruolati nell’esercito contadino 
con la forza e contro la loro volontà. Lutero, a sorpresa, non si pente 
affatto delle scelte fatte in quel drammatico frangente, per quanto 
dolorose e impopolari esse siano state e benché egli considerasse più 
che legittime e giustificate le proteste e rivendicazioni contadine. Ma 
in nessun caso era lecito a un cristiano la rivolta che ricorra all’uso 
della forza, e meno che mai la rivolta armata.

Qual è allora la funzione degli altri quattro scritti qui pubblicati, 
che non riguardano direttamente la guerra dei contadini? La loro 
funzione è questa: sono molto utili, per non dire indispensabili, per 
comprendere bene le ragioni del comportamento assunto da Lutero 
nei confronti dei contadini e della loro rivolta.



La Guerra dei contadini (1522 - 1526)

12

Il primo di questi quattro scritti, la Sincera esortazione, del gennaio 
1522, ha come tema «la rivolta e la sedizione», ma non la rivolta 
contro l’autorità politica, che non era ancora presa di mira (lo sarà 
due anni più tardi, o poco più), ma la rivolta contro l’autorità reli-
giosa (di cui Lutero era maestro!): vescovi, preti, monaci e monache. 
Anche quel tipo di rivolta – fosse pure solo liturgica, come quella 
promossa dai «profeti di Zwickau» e attuata da Carlostadio – se 
realizzata percorrendo la scorciatoia della violenza, è da mettere al 
bando. Rivolgendosi a «tutti i cristiani» Lutero afferma che l’unica 
«rivolta» loro consentita è quella nonviolenta della Parola di Dio 
predicata e insegnata. Fin dall’inizio del 1522, dunque, la rivolta 
violenta di qualunque tipo e nei confronti di qualsiasi avversario era 
radicalmente avversata da Lutero, che non esitava a ravvisarvi una 
delle tante maschere del diavolo.

Il secondo scritto è una Lettera ai principi di Sassonia che Lutero 
intende incoraggiare a reprimere senza indugi o scrupoli di coscien-
za la rivolta contadina che da tempo era nell’aria e ormai stava per 
scoppiare, per evitare che potesse dilagare in tutta la Germania, co-
me Lutero temeva. Secondo lui i principi, a cominciare dallo stesso 
principe elettore Federico il Savio, temporeggiavano troppo, esitando 
a intervenire con la forza e a muover guerra ai loro stessi sudditi. 
Questo comportamento troppo prudente, che poteva apparire quasi 
timoroso, era un atto di infedeltà dei principi al mandato ricevuto: 
infatti – argomenta Lutero – non è invano che Dio ha affidato loro la 
spada, ed è loro dovere, anche se è un compito senza dubbio penoso, 
adoperarla contro tutti coloro che si ribellano all’autorità, come i 
contadini stanno per fare.

Il terzo scritto (il penultimo degli otto), intitolato Una terribile 
storia e un giudizio di Dio su Thomas Müntzer, non è un giudizio di 
Dio, ma un giudizio distorto e fuorviante di Lutero sulla fine del suo 
avversario e critico Thomas Müntzer. Questo scritto ha il suo posto in 
questo volume perché la condanna categorica della rivolta contadina 
da parte di Lutero è inseparabile dalla sua critica della predicazione 
di Müntzer giudicata da Lutero globalmente «falsa».

Il quarto scritto (l’ottavo della serie), intitolato Se anche i soldati 
possano essere in stato di grazia, è un vero minitrattato di etica poli-
tica e diritto bellico, indispensabile per capire perché Lutero era così 
(si direbbe) visceralmente contrario a riconoscere come legittima 
la rivolta contadina: la ragione fondamentale sta nella sua visione 
feudale e gerarchica della società, considerata come ordinamento 
divino, come tale non modificabile. Perciò la rivolta, tanto più se 



Questo volume

13

armata, di un «inferiore» (il contadino e, in generale, i sudditi) con-
tro un «superiore» (i principi e, in generale, i signori) è, secondo 
Lutero, un doppio crimine: politico, in quanto attentato all’«autorità 
superiore», e religioso, in quanto ribellione all’ordinamento divino. A 
questa ragione di fondo, si aggiungono una radicale sfiducia, da parte 
di Lutero, nell’utilità del ricorso alla violenza per cambiare le cose e 
la constatazione che non sempre cambiare significa migliorare: può 
anche succedere il contrario.

Infine, in appendice, pubblichiamo una nuova versione dei Dodici 
articoli dei contadini svevi, il documento più noto e più largamente 
diffuso della rivoluzione contadina. Pur essendo espressione dell’ala 
moderata del movimento, fu duramente criticato da Lutero, che, nella 
sua Esortazione alla pace, approvò solo il primo e l’ultimo articolo. 
È però un testo fondamentale per conoscere e capire la posizione e 
le rivendicazioni dei contadini.

* * *

I due primi scritti di questo volume compaiono per la prima volta 
in lingua italiana. Per tutti gli altri questa è la seconda versione nella 
nostra lingua. La prima apparve nell’ormai lontano 1949 (2a ediz. 
riveduta 1959), nel volume Martin Lutero, Scritti politici, tradotti 
per la UTET di Torino da Giuseppina Panzieri Saija, con Introduzio-
ne di Luigi Firpo, pp. 442-578. La nostra versione è stata condotta 
sull’originale tedesco pubblicato in Martin Luther, Studienausgabe, 
vol. 3, a cura di Ulrich Delius, Evangelische Verlagsanstalt, Berlino 
1983, e sulla Weimarana (WA).

La nostra versione dei Dodici articoli è stata condotta sul testo 
pubblicato da Alfred Laube e Hans Werner Seiffert, Flugschriften 
der Bauernkriegszeit, Akademie-Verlag, Berlino 1978, pp. 26-31. 
Lo stesso testo si trova anche in Quellen zur Geschichte des Bauern-
krieges, a cura di Günther Franz, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 
Darmstadt 1963, pp. 174-179.

Un’altra versione in italiano si trova nel volume di Emidio Cam-
pi, Protestantesimo nei secoli. Fonti e Documenti. Il Cinquecento e 
Seicento, Claudiana, Torino 1991, pp. 55-60. 



La Guerra dei contadini (1522 - 1526)

14

* * *

Per la stesura delle note mi sono valso del ricco apparato critico 
offerto dal volume 3 della Studienausgabe e, in particolare, dal Dr.theol. 
Hubert Kirchner e dal Dr.theol. Sieghard Mühlmann, che ringrazio 
molto vivamente: il loro aiuto mi è stato davvero prezioso.

Ringrazio poi il Dr.theol. Michael Beyer, dell’Università di Lipsia, 
che mi ha aiutato a risolvere alcuni, ardui problemi di traduzione e per 
alcuni suggerimenti. Analogo ringraziamento rivolgo infine al Prof. 
Lothar Vogel della Facoltà Valdese di Teologia in Roma.

La Dott.ssa Cristina Ricca, di Weinheim (Germania), mi ha fornito 
una prima versione dello scritto Esortazione alla pace. A lei il mio 
vivo ringraziamento.



15

LA DANZA DELLE SPADE

1. Preludio

Salmo 149
Cantate all’Eterno un cantico nuovo
Cantate la sua lode nell’assemblea dei fedeli.
[…]
Si rallegri Israele in Colui che l’ha fatto.
[…]
Lodino il suo nome con danze,
lo salmeggino col timpano e la cetra.
[…]
Abbiano in bocca le alte lodi di Dio
e una spada a due tagli in mano
per far vendetta delle nazioni,
e infliggere castighi ai popoli;
per legare i loro re con catene
e i loro nobili con ceppi di ferro,
per eseguire su loro il giudizio scritto.
Questo è l’onore che hanno tutti i suoi fedeli.
Alleluia.

Questo Salmo, abbastanza unico nel suo genere, con questo au-
dace abbinamento delle «alte lodi di Dio», con la micidiale «spada a 
due tagli» impugnata e pronta a colpire, sembra sia stato utilizzato, 
ad esempio, per incitare i principi cattolici alla battaglia durante la 
Guerra dei Trent’anni (1618-1648), ma di esso, secondo Artur Wei-
ser, ha anche «abusato Thomas Müntzer per legittimare la sua sete di 
vendetta»1. Anche James L. Mays, in tempi più recenti, ha addirittura 
affermato che Müntzer usò il Salmo 149 «per scatenare la guerra dei 

1 Artur Weiser, Die Psalmen, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottinga 1969 (1aediz. 
1950), p. 581. Trad. ital. in due volumi, Paideia, Brescia, 1984.



La Guerra dei contadini (1522 - 1526)

16

contadini»2. In realtà non risulta, in base agli scritti giunti fino a noi, 
che Müntzer abbia mai citato il Salmo 149 a sostegno della rivolta 
contadina, o per qualunque altro scopo. Solo nella sua Liturgia tede-
sca (DeutschesKirchenamt), pubblicata nel 1524, e utilizzata dalla 
Comunità di Allstedt, Müntzer ha tradotto i vv. 6-9 del Salmo 149, 
senza però che – trattandosi di un testo liturgico – si debba supporre 
in lui l’intenzione di alludere, con quei versetti, alla situazione politica 
del suo tempo.

Se questa considerazione è corretta, resta però davvero molto 
strano che Müntzer non abbia utilizzato nella sua predicazione e nei 
suoi appelli il Salmo 149, che sembra proprio essere una descrizione 
anticipata, per non dire una perfetta fotografia di quello che è stato il 
suo progetto rivoluzionario. I tre elementi costitutivi di questo progetto 
sono tutti presenti e in grande evidenza. Il primo è che l’«assemblea 
dei fedeli» (v. 1), quindi l’intera comunità d’Israele («i figli di Sion», 
v. 2), oppure, secondo un’altra interpretazione, la sua élite spirituale 
e morale, l’assemblea dei chassidìm3, «che si sentono sempre più il 
cuore, la voce e la fede del popolo»4, comunque la comunità degli 
eletti, è chiamata a eseguire «la vendetta di Dio» sulle nazioni pagane, 
sugli empi, sui senza-Dio (v. 7). Questa azione vendicatrice Dio l’ha 
sempre rivendicata a sé come sua prerogativa esclusiva, ma ora l’affida 
al suo popolo o alla sua parte migliore, consegnandogli, per questo 
compito, la micidiale «spada a due tagli». Il popolo di Dio, ora, non 
ha solo «in bocca» (lett., nell’ebraico, «nella gola») le lodi di Dio, ma 
anche, «in mano», la spada a due tagli; è dunque un popolo armato 
che combatte una guerra che ha tutti i connotati di una «guerra santa», 
nel senso che non è guerra umana, ma divina, combattuta nel nome e 
per incarico di Dio, con il suo aiuto e per la sua vittoria.

Il secondo compito affidato da Dio ai suoi eletti è descritto al v. 
8 in termini molto concreti: lo scopo della guerra è «legare i loro re 
con catene e i loro nobili con ceppi di ferro»: sono i re dei popoli 

2 James Luther Mays, Salmi. Edizione italiana a cura di Franco Ronchi, Claudiana, 
Torino 2010 (1a ediz. americana 1994), p. 491. Egli cita, in appoggio a questa afferma-
zione, un’opera di Rowland E. Prothero, The Psalms in Human Life, John Murray, 
Londra 1903, dove leggiamo: «È con il Salmo 149 che Thomas Müntzer infiammò 
[stirred up] i contadini tedeschi [spingendoli] alla rivolta» (p. 143). L’Autore però 
non cita, in appoggio a questa affermazione, alcun testo di Müntzer: si tratta dunque 
di un’affermazione priva di base documentaria, quindi poco attendibile.

3 Così, con solidi argomenti, Gianfranco Ravasi, Il libro dei Salmi. Commento 
e attualizzazione, vol. III, EDB Edizioni Dehoniane, Bologna 1991, pp. 992-993.

4 Ivi, p. 991.



La danza delle spade

17

pagani, o anche i re pagani del popolo cristiano, gli empi governatori 
del mondo, che si comportano come tiranni e hanno completamente 
dimenticato il vero timore di Dio. Occorre perciò immobilizzarli, 
renderli innocui, perché finché governano loro, che vogliono essere 
temuti più di Dio, è impossibile che il popolo sia libero dal «timore 
degli uomini». Addirittura, dice Müntzer, «non si potrà parlare di Dio 
finché essi spadroneggiano su di voi»5. Si tratta dunque certamente, 
per il popolo di Dio, di scrollarsi di dosso il giogo di una oppressione 
sociale iniqua e non più tollerabile, ma si tratta anche di una altrettanto 
necessaria liberazione spirituale che consenta al «vero timore di Dio» 
di dispiegarsi in tutte le sue benefiche potenzialità. Perciò la «guerra 
santa» di cui qui si parla ha due obbiettivi: uno politico-sociale e uno 
religioso-spirituale, strettamente intrecciati uno nell’altro, e inseparabili.

Il terzo compito rivoluzionario affidato da Dio al suo popolo è 
indicato al v. 9, che riprende e precisa quanto affermato al v. 7: la 
«vendetta di Dio» non è dovuta alla irritazione momentanea, per non 
dire al capriccio, di un tiranno dispotico, è, al contrario, un giudizio 
meditato, motivato e ormai «scritto», scritto nei cieli, come sentenza 
duratura, e non sulla terra, dove tutto è provvisorio e caduco. Il giu-
dizio scritto di Dio è definitivo e irrevocabile, e il suo popolo ne è 
l’esecutore nella storia.

Come si vede da queste poche note, il Salmo 149, stranamente mai 
utilizzato da Müntzer, può essere letto come l’esatta riproduzione anti-
cipata del modo in cui egli ha interpretato e vissuto la rivolta contadina 
contro principi e nobili, trasfigurandola appunto come «guerra santa» 
che, tramite i contadini, Dio stesso avrebbe combattuto e vinto. Con 
l’amara sconfitta di Frankenhausen la partita non è affatto chiusa: la 
vittoria di Dio sugli empi tiranni e la «salvezza», cioè la liberazione 
degli «umili» (gli anawim, nel testo ebraico: v. 4), è solo rimandata.

Romani 13,1-2.4-5
Ogni persona sia sottoposta alle autorità superiori,
perché non vi è autorità se non da Dio;
e le autorità che esistono sono ordinate da Dio;
talché chi resiste all’autorità si oppone all’ordine di Dio.
[…]

5 Thomas Müntzer, Proclama ai cittadini di Allstedt, in: Martinuzzi, p. 164.



La Guerra dei contadini (1522 - 1526)

18

Il magistrato è un ministro di Dio per il tuo bene;
ma se fai quel ch’è male, temi, perché egli non porta la spada invano;
poiché egli è un ministro di Dio,
per infliggere una giusta punizione contro colui che fa il male.
Perciò è necessario star soggetti,
non soltanto a motivo della punizione, ma anche per motivo di 

coscienza.

Questo passo della Lettera ai Romani dell’apostolo Paolo – la più 
importante del suo epistolario e, dopo i quattro evangeli, il testo prin-
cipale del Nuovo Testamento – è stato il cavallo di battaglia di Lutero, 
citato innumerevoli volte in appoggio, tra l’altro, alla sua critica e 
condanna senza «se» e senza «ma» della rivolta contadina. Da questo 
passo Lutero ha tratto tre radicate convinzioni, che lo hanno guidato 
sia nell’elaborazione della sua concezione politica, sia nel giudizio 
negativo sulla guerra dei contadini.

La prima convinzione è che l’assetto politico-sociale esistente 
corrisponde all’«ordinamento» voluto e istituito da Dio. Perciò chi 
gli oppone resistenza «si oppone all’ordine di Dio» e «quelli che vi 
si oppongono si attirano addosso una condanna» (v. 2). La seconda 
convinzione è che questo ordine politico-sociale imperniato sulla su-
bordinazione dell’«inferiore» (nella gerarchia sociale) al «superiore», 
del suddito al signore, non deve essere scardinato neppure quando il 
signore (principe, duca, conte o cavaliere che sia) diventa un tiranno 
che abusa sfacciatamente dei suoi poteri e opprime il popolo con 
continue prepotenze e sopraffazioni, e lo dissangua con ogni sorta di 
tasse, decime, dazi e tributi. Neppure allora, secondo Lutero, il suddito, 
specialmente se si considera cristiano e si presenta come tale, come 
nel caso dei contadini, ha il diritto di ribellarsi all’autorità. 

La terza convinzione è che all’autorità legittimamente costituita 
Dio ha affidato in esclusiva «la spada», con il potere di «infliggere una 
giusta punizione a chi fa il male» (v. 4). La possibilità avanzata, anzi a 
un certo punto caldeggiata, da Müntzer di una spada che Dio toglierebbe 
al principe per affidarla al popolo pare a Lutero improponibile: privare 
l’autorità della «spada» equivarrebbe a disconoscerla come autorità, 
quindi a destituirla, sovvertendo l’ordine politico-sociale istituito da 
Dio. Sarebbe dunque non solo un atto politicamente eversivo; sarebbe 
anche un’azione empia e blasfema sul piano religioso. Si può dunque 
senz’altro sostenere che Romani 13,1-7 ha fornito a Lutero il fonda-
mento biblico indispensabile che, ai suoi occhi, legittimava pienamente 
la sua presa di posizione e scelta di campo nella guerra dei contadini.



La danza delle spade

19

Ma anche Thomas Müntzer ha citato molto spesso, in scritti e ser-
moni, il passo di Romani 13,1-7, traendone un insegnamento in parte 
identico e in parte opposto a quello di Lutero. Müntzer non esita a 
riconoscere ai principi il loro diritto-dovere di «portare la spada», e 
riconosce loro anche la facoltà di disporre dei beni materiali dei loro 
sudditi, ma, scrivendo alla Comunità di Sangerhausen il 13 luglio 1524, 
afferma, proprio come Lutero, che il principe «non governerà in alcun 
modo sulle nostre anime, perché in queste cose si deve ubbidire più a 
Dio che agli uomini»6. Perciò, se, ad esempio, il principe «vi ordina 
di non andare in un posto o in un altro per udire la parola di Dio»,voi 
dovete disubbidire, perché il principe non ha il diritto di governare 
la vostra anima. Voi infatti non lo temete, perché ormai temete solo 
Dio, avendo imparato che la fede comincia proprio quando si passa dal 
timore degli uomini (a cominciare dal timore del principe) al «giusto 
timore di Dio». La fede cristiana è temere Dio solo e credere in Dio 
solo, «e nessun idolo [umano] dovrà essergli messo accanto»7.

Sì, dunque, alla «spada» affidata ai principi, ma Müntzer, che si 
fida poco di loro8, li avverte, se mai l’avessero dimenticato, che essi 
«non sono i signori, ma i servitori della spada. Non devono fare ciò 
che loro aggrada, ma solo fare giustizia»9. Nello stesso senso, in una 
lettera al duca Giovanni di Sassonia del 14 giugno 1524, Müntzer af-
ferma: «La spada è stata data a Vostra Grazia per castigare gli empi e 
i senza Dio, e per onorare e proteggere gli uomini pii»10. Ma che cosa 
intende Müntzer per «fare giustizia» e «castigare gli empi»? Intende 
non solo punire i malfattori, ma «spazzare via quegli uomini malvagi 
che ostruiscono il Vangelo», farli «sparire dalla circolazione»11; la 
spada «è messa nelle mani dei governanti per compiere la vendetta 
sul male e proteggere il bene»12; la spada «è necessaria per eliminare 
gli empi»13. Ma se, per qualunque ragione, i principi dovessero non 
eseguire questo compito ingrato, ma essenziale, «la spada verrà loro 

6 Martinuzzi, p. 109.
7 Ibid.
8 «Poca speranza può essere riposta nei principi» scrive nella stessa Lettera alla 

Comunità di Sangerhausen: Martinuzzi, pp. 111-112.
9 Confutazione ben fondata, in: Martinuzzi, p. 284.
10 Martinuzzi, pp. 103-104.
11 Predica ai principi, in: Martinuzzi, p. 251.
12 Ivi, p. 252.
13 Ivi, p. 254.



La Guerra dei contadini (1522 - 1526)

20

tolta»14, e «verrà data al popolo che brucia dal desiderio di sconfiggere 
gli empi»15. «L’intero popolo deve avere il potere della spada»16.

A dire il vero, Romani 13 non parla, neppure indirettamente o im-
plicitamente, di una spada tolta da Dio all’«autorità» o al «magistrato» 
indegno o incapace, e affidata al popolo. Questa idea Müntzer la desume 
da altri testi biblici, in particolare da Daniele 7,27. Così il principe, 
già titolare della spada per punire, cioè, secondo Müntzer, eliminare 
l’empio, diventa lui stesso l’empio da eliminare. Nelle due letture e 
interpretazioni opposte che Lutero e Müntzer hanno dato di Romani 
13,1-7, e nello scontro teologico che ne è seguito, si è giocata buona 
parte del conflitto poi sfociato in vera e propria guerra, col suo esito 
tragico: il massacro dei contadini a Frankenhausen (e altrove). Questo 
esito ha segnato, insieme alla sconfitta dei contadini e di Müntzer, due 
altre sconfitte: quella della libertà, tanto temuta dai poteri costituiti, in 
questo caso come in tanti altri nel corso della storia umana, e perciò 
brutalmente repressa; e quella dell’Evangelo stesso come messaggio 
di emancipazione degli oppressi (Luca 4,18), che anche in questa oc-
casione, come in tante altre, è stato ciecamente soffocato nel sangue.

2. Thomas Müntzer

La spada, che come s’è visto, occupa un posto eminente nei due passi 
biblici qui citati e brevemente commentati, ha svolto materialmente, 
e non solo simbolicamente, un ruolo, purtroppo, centrale nella guerra 
dei contadini. A quel tempo, come si sa, la guerra si svolgeva ancora 
in larga misura all’«arma bianca», cioè nello scontro fisico personale, 
dove l’arma (sovente, appunto, la spada) decideva della vita o della 
morte dell’uno o dell’altro, e, alla fine, dell’esito della battaglia.

Sulla spada come simbolo di un potere e di una autorità superiore, 
abbiamo già detto abbastanza: abbiamo visto come essa, in mano al 
principe, lo autorizza, secondo Lutero, anche a reprimere la rivolta 
contadina; invece, tolta al principe e consegnata al popolo, autoriz-
za quest’ultimo, secondo Müntzer, a eseguire il giudizio di Dio sul 
governante diventato empio e iniquo tiranno, ormai non riformabile, 

14 Ibid.
15 Lettera a Federico il Savio, del 4 ottobre 1523, in: Martinuzzi, p. 88.
16 Confutazione ben fondata, in: Martinuzzi, p. 284.


