


Nella stessa serie:

Diaconia ed esistenza della chiesa. La rivista valdese “Diakonia”
(antologia 1960-1966)

a cura di Patrizia Barbanotti e Gabriele De Cecco



DIACONIA, COMUNITA
E TESTIMONIANZA

La rivista “Diakonia”
(antologia 1967-1985)

a cura di Patrizia Barbanotti
e Gabriele De Cecco

CLAUDIANA - TORINO



Da un’idea di Marco Jourdan che ha coordinato la parte tecnica e ammi-
nistrativa del progetto.

Marco Jourdan, diacono valdese emerito, ha diretto il Gould di
Firenze e il Centro diaconale “La Noce” di Palermo. E stato membro
del Bord di Eurodiaconia, vice-presidente della Federazione delle
chiese evangeliche in Italia, presidente della CSD-Diaconia valdese.
Ha promosso, insieme ad altri, varieiniziative di formazione inambito
diaconale, fra queste il Centro per la formazione diaconale di Firenze
attivo dal 1989 al 2003.

4 tto Questo volume e stato pubblicato con il contributo
8Pl%%l"e dell’8%o della Chiesa evangelica valdese (Unione delle
cHiesa vaLpese  chiese valdesi e metodiste) cui va il nostro ringrazia-
B

Scheda bibliografica CIP

Diaconia, comunita e testimonianza : la rivista “Diakonia” (antologia
1967-1985) / a cura di Patrizia Barbanotti e Gabriele De Cecco

Torino : Claudiana, 2026

440 p.; 21 cm.

ISBN 978-88-6898-462-5
1. Chiesa Evangelica Valdese - Stampa periodica - 1967-1985

075.09046 (ed. 23) - Giornalismo e giornali in Italia. 1960-1969
075.09047 (ed. 23) - Giornalismo e giornali in Italia. 1970-1979
075.09048 (ed. 23) - Giornalismo e giornali in Italia. 1980-1989

© Claudiana srl, 2026
Via San Pio V 15, 10125 Torino
Tel. 011.668.98.04
www.claudiana.it
info@claudiana.it
Tutti i diritti riservati. Printed in Italy

Progetto grafico: Vanessa Cucco
Stampa: Geca - Divisione Libri di Ciscra Spa, Arcore (MB)



1. SERVIZIO, COMUNITA, CONTESTAZIONE

ALLA RICERCA DI MODELLI ALTERNATIVI

Tra I'ottobre e il dicembre del 1967 escono due doppi numeri
di “Diakonia” che, di fatto, aprono una nuova serie. Vi si affronta
il tema cruciale del contrasto allo strapotere del denaro e della
ricerca di modelli di vita conseguenti. Emergono due angolazioni
diverse: nel primonumero sirende conto dell’esperienza dei gruppi
di servizio, mentre nel secondo si affronta il problema dell'impatto
sulla chiesa dell’aspetto economico, analizzando le implicazioni
teologiche insite nell’approccio alle questioni finanziarie.

I gruppi di servizio erano un luogo, uno spazio fisico, in cui si
cercava di vivere il rapporto con il denaro in modo nuovo. Erano
nati negli anni Sessanta ad opera di membri di chiesa evangelici,
valdesi in particolare, e in essi si sperimentava la contestazione
della societa, la critica all’istituzione ecclesiastica e il servizio per
I’altro in forme nuove.

Il primo numero della nuova serie di “Diakonia” riporta i
contenuti di un incontro, avvenuto ad Agape tra il 25 agosto e il
2 settembre del 1967 a cui partecipano diversi gruppi di servizio
provenienti da contesti molto differenti.

In realta molti gruppi erano sorti proprio in seguito all'impulso
dato da Tullio Vinay e dal centro di Agape da lui fondato. E pre-
sente il Servizio Cristiano di Riesi, anch’esso fondato da Vinay, e i
gruppi di Kriftel e di Pachino, sorti sull’onda del lavoro di Agape
che, nel 1961 aveva invitato a formare gruppi di servizio di giovani.
Ci sono poi altri gruppi, che costituivano altrettanti tentativi di
vivere la propria fede in parallelo, o anche in alternativa, rispetto
alle attivita ecclesiali classiche.

Tourn, commentandosullarivista quell'incontro, introduce una
distinzione tra gruppi di servizio e gruppi comunitari: i primi parto-
no dalla testimonianza e sentono la necessita di vivere una realta

33



comunitaria; i secondi partono dall’esigenza di esprimere le fede
in forma comunitaria e giungono, in seconda battuta, a forme di
servizio. Il giudizio di Tourn e articolato: a suo parere, si tratta di
esperimenti che danno giusta voce all'inquietudine e alla critica
a modelli che devono essere cambiati, ma che poi non riescono
né a costituire una vera alternativa, né a portare rinnovamento
nella struttura ecclesiale. L'autore appare preoccupato anche per
il fondamento teologico, a suo parere non sempre chiaro, su cui
si basa la ricerca, pur interessante. Criticamente si chiede se si
tratti di avanguardie lanciate alla scoperta di novita o di comunita
impegnate nella riscoperta dei fondamenti della chiesa. Cid che
Tourn valorizza come 1’elemento piut significativo, e che emerge
dal documento finale dell’incontro di Agape, & la dimostrazione
di serieta e la ricerca di comunione messa in atto dai vari gruppi.

Einteressante notare come anchealivello organizzativo quell’in-
contro fosse stato preparato attraverso la collaborazione dai vari
gruppi, con contributi autonomi. Oltre al consueto impegno di
Agape, ¢’e un importante contributo dei gruppi siciliani (Riesi,
Palermo, Pachino, Catania), che producono un documento pre-
paratorio! rielaborando riflessioni svolte in incontri precedenti.
Pubblichiamo questo documento, prima della relazione finale,
anche se al tempo rimase inedito e non comparve sul numero di
“Diakonia”. Ci pare infatti che contribuisca utilmente a una rico-
struzione autentica dei vissuti, delle esperienza e delle idee che
circolavano all’epoca, e che inquadri bene unariflessione piuttosto
diffusa nelle chiese (non solo evangeliche). Non ¢ difficile notare
gli elementi comuni (ma anche interessanti differenze teologiche)
rispetto ai movimenti post-conciliari, di parte cattolica, a partire
dalle Comunita di Base.

La ricomparsa della rivista “Diakonia”, dopo mesi di silenzio,
coincide conil tentativo di creare un collegamento piti efficace delle
realta “sperimentali” tra di loro e con la chiesa. Il tutto mentre ci
si impegna a convincere il Sinodo sull’opportunita di costituire
un Centro Diaconale (inteso non solo come forma istituzionale
organizzativa, ma anche come segnale forte della ripresa di una
riflessione teologica e sociologica).

LF. GIAMPICCOLY, Lettera ai gruppi comunitari, 25/6/67 e Documento prepa-
ratorio, in Archivio Tavola valdese, s. V, f. 17.

34



Al campo dei centri di servizio ad Agape lo studio presentato da
Werner Licharz? del gruppo di Kriftel, dimostra, in modo chiaro,
il tono, lo stile e lo scopo di quell’incontro: farsi interrogare e con-
frontarsi sulle difficolta reali, esposte senza reticenze né chiusure
ideologiche.

Licharz mette in guardia dall’appiattimento delle chiese sul
modello di vita e di lavoro socialmente egemoni; confessando al
contempo l'esistenza delle contraddizioni e delle criticita anche
all'interno del proprio gruppo diservizio, che sivorrebbe alternativo,
ma hadifficoltanel costruire qualcosa di effettivamente diverso. Ci
racconta come la profonda necessita dinon adattarsiacriticamente
a paradigmi sociali e di lavoro, che lasciano il cristianesimo nella
sfera del privato, era stata riscoperta dal gruppo attraverso le pa-
gine della Dogmatica di Barth® sulla tribolazione (afflizione). Essa,
si dice seguendo il teologo svizzero, caratterizza la vita cristiana
di quanti si rendono testimoni e si espongono a cid che succede
attorno a loro; si puo evitare solo tentando di nascondere la lam-
pada sotto il moggio, solo immaginandosi in un’isola deserta a
coltivare private esperienze e sentimenti. Seguendo Barth, si spe-
cifica correttamente che non & I'afflizione a renderci cristiani (non
si tratta di qualcosa di necessario, né di una prova della propria
salvezza); il cristiano & posto nella relazione tra Dio e mondo, &
testimone in essa; in questo, la sua vicenda non e un affare privato,
ma di interesse pubblico e persino universale (non riguarda solo
lui, ma tutti gli altri uomini, persino quelli che questa afflizione la
provocano, come dice Barth). Nessuno pud essere cristiano senza
confrontarsi con questa afflizione, non desiderandola o cercandola,
ma neppure nascondendosi per evitarla. Essa puo consistere in
una tensione latente, come un’abitudine piuttosto tollerabile, ma
non sentirla e non confrontarcisi potrebbe anche segnalare che il
sale della testimonianza ha perso il suo sapore, che la comunita

2 Werner Licharz (1938-2015), pastore evangelico, teologo e pedagogista
tedesco, e stato vicedirettore dell’ Accademia evangelica in Assia e Nassau e
della Goethe University di Francoforte sul Meno, docente di Teologia prote-
stante e Scienze applicate a Darmstadt, e docente nella parrocchia evangelica
di Kriftel. E autore, tra I'altro, di Dialog mit Martin Buber (Haag und Herchen,
Frankfurt a.M. 1982).

3 Ispirandosi esplicitamente al vol. 4 3/2, §71.

35



credente non abbia nulla da dire, fino a portarla a chiedersi se, e
fino a che punto, sia veramente cristiana.

Licharz rimane correttamente nella prospettiva di un’azione
e di una testimonianza cristiana che non sono determinate da
quanto abbiamo intorno (perché e I'Evangelo che ci spinge e ci
collocanellarelazione con Dio eil mondo), ma chenecessariamente
devono entrare in una sorta di risonanza con quanto il contesto ci
propone (e dunque con quanto bisogna mettersi nelle condizioni
di vivere, capire e valutare).

Bisogna avere qualcosa da dire, perché il mondo che abbiamo
intorno ci mette sotto pressione e ci spinge a testimoniare. Come
membro di un gruppo che operava nella allora DDR, Licharz
testimonia come ci0 resti vero sia in un mondo caratterizzato dal
prevalere di una visione “cristiana”, sia in uno dove e diffusa una
visione “socialista”. In entrambi, un cristianesimo religioso puo
essere tollerato e non suscitare problemi. In entrambi i “mon-
di”, perd, si possono trovare gruppi e uomini, anche cristiani e
marxisti, che abbandonano le ideologie e si orientano verso un
futuro diverso, un tempo in cui siano superati gli antagonismi e
si cerchino nuove strade.

Anche nel documento preparatorio, scritto dai gruppi siciliani,
e palpabile la ricerca di porsi consapevolmente in un rapporto di
servizio e di testimonianza, dentro una relazione con il mondo che
Dio ha amato. Il problema & come farlo a partire da lentezze o im-
mobilismi che si registrano nelle proprie comunita di provenienza.
Non prevale, almeno nel 67, un atteggiamento di allontanamento
dalle realta in cui si vive, né una sottovalutazione di quello che
significherebbe una rinuncia di principio ai rapporti esistenti
con le strutture delle chiese. Le difficolta con le chiese locali, in
molti gruppi, non precludono una ricerca di modelli positivi per
strutturare il rapporto e fortificarlo. Si avverte la necessita di un
rinnovamento della presenza comunitaria, che rischia di perdere
forza e contenuti, ma non si cede a una tendenza individualista nel
viverela propria fede, né a propositi astratti e velleitari di semplice
abolizione delle forme classiche della partecipazione ecclesiale.

Le cose si evolveranno in modi diversi in seguito, ma fino a
questa data, non prevale né I'isolamento rispetto alla realta in cui
si vive, né una sottovalutazione di quello che significherebbe una
rinuncia di principio ai rapporti esistenti con le strutture delle

36



chiese. Non appare ancora un’eccessiva qualificazione settaria dei
gruppi, né vi sono segnali di confusione tra il sentirsi una cellula
politica e il vivere la comunione in Cristo.

Esistono linee, che i gruppi si sono dati, attraverso un lavoro
di riflessione e di decisione comune, che risultano ben definite e
comportano anche un livello piuttosto alto di adesione e impegno
personale, tuttavia rimane decisamente visibile il rispetto per
percorsi e modi diversi di vivere le scelte; trovano spazio anche
posizioni divergenti, che vengono comunque accolte come forme
diverse diesprimerel’appartenenza aglistessi gruppi. Sirilevauna
decisa e attiva volonta di apertura, nei rapporti e nella collabora-
zione, con le comunita pit tradizionali, a volte mostrando anche
senso di responsabilita, volonta di farsi carico della maturazione
della comunita locale, promuovendo un dialogo che resti fecondo.

Ladiaconia ricopre un ruolo fondamentale. Il centro di servizio
viene interpretato come la sede per una ricerca di nuovi rapporti
interpersonali, un servizio reciproco che cambi i rapporti trai vari
componenti del gruppo di servizio. Questo atteggiamento speri-
mentale, che potremmo definire “laboratoriale”, non era affatto
fine a sé stesso, ma considerato piuttosto un percorso privilegiato,
finalizzato al rapporto con la societa; un modo per conoscerla piti
a fondo, per poterla valutare criticamente e poterci stare dentro
come testimoni.

Lapresenza critica e militante all'interno della societa siesprime
anche in una profonda messa in discussione dei suoi fondamenti
e dei suoi valori, che usa gli strumenti della lotta non violenta e
arriva alla disobbedienza civile.

In questa fase la scelta di campo che caratterizza la costituzione
di questi gruppi, e ne costituisce la profonda identita, & sociale
pitt che politica, mette al centro il servizio e non smette mai di
sperimentarsi nel complesso rapporto di questo con la testimo-
nianza. Emergeranno, in un secondo tempo, scelte politiche molto
pit profilate e non omogenee tra i vari gruppi, che saranno nel
tempo causa di un confronto tormentato, con posizioni sempre
discutibili e discusse.

Il Documento finale dell’incontro del ‘67 lascia alle chiese un
messaggio esplicito, diretto, e condiviso. Annuncio, servizio, co-
munita: questi i punti sui quali si chiedeva un ripensamento di
fondo da parte delle chiese, in vista di un pit sollecito impegno

37



(diaconale) in una realta di cui si coglieva I'urgenza di cambia-
menti e di scelte.

Una richiesta di concretezza, rispetto a una comunione dei
credenti che si percepiva come eccessivamente “spiritualizzata”;
questo termine in realta veniva usato con un’accezione particolare
per indicarne la rarefazione, il divenire astratta e formale. Questo
linguaggio deve rendere avvertiti che questi testi devono essere
letti ponendo una particolare attenzione al contesto militante e
alla temperie del periodo. Infatti, per quanto riguarda il conte-
nuto, emerge una proposta che oggi non esiteremmo a definire
“spirituale”.

Proprio per ritrovare concretezza, il documento propone ai
gruppi di mettere al primo posto: la testimonianza a Cristoin attie
parole, laricercabiblica,I'impegnonecessario a ciascuno perlasciarsi
porrein questione dalla Parola. Solo cosi, si afferma, possono essere
creati e ricreatii gruppie le comunita. Indica come stile di vita una
poverta che serva a rendersi disponibili verso il prossimo e una
vitain comune (o comunque un percorso decisionale comune) che
preveda continuo scambio di informazioni.

I secondo numero del ‘67 di “Diakonia” riprende in qualche
modol’esigenza diuna poverta come testimonianza e disponibilita,
cercando di affrontare il tema cruciale del denaro nella comunita®.
Sitenta sostanzialmente dientrare nell’analisinon semplice dei dati
relativi al difficile stato economico delle chiese valdesi e metodiste,
riportandole principali prese di posizione sinodali del dopoguerra
e intervistando il presidente della Conferenza Metodista Mario
Sbaffi® e il moderatore della Tavola valdese Neri Giampiccoli®.

Dopo tante cifre e tabelle il commento finale a cura di Giorgio
Tourn e una preziosa occasione di riflessione teologica e di pro-
spettiva rispetto ai rapporti reali tra la societa e chiesa. Troppo
spesso, scrive, la scarsita delle risorse e la loro cattiva gestione

*G. TOURN, Una comuniti cristiana di fronte al denaro, “Diakonia” 3-4 (1967).
Oltre a questo tema ci sono notizie e note varie.

5Mario Sbaffi, pastore metodista, primo presidente dellaFederazione delle
Chiese Evangeliche in Italia (1969-1973). E stato per pitt mandati presidente
della Chiesa evangelica metodista in Italia.

6 Neri Giampiccoli (1914-1989), pastore valdese, fu presidente della
Commissione Permanente per i Ministeri e moderatore della Tavola valdese
(1965-1972).

38



viene valutata in modo sbagliato, magari partendo da premesse
giuste come quelle della necessita dell'impegno e della serieta nel
portare avanti le cose. Frasi che vengono frequentemente ripetute,
come «le contribuzioni sono il termometro della fede», tradisco-
no la paura che la chiesa nutre per la sua stessa sopravvivenza:
allora si intensificano gli appelli a una maggiore spiritualita e
generosita, a una migliore cura d’anime, a una pit efficace azione
informativa... tutte cose che ottengono generalmente risultati assai
scarsi. Tourn allora va al centro della questione: «Ci si domanda
come la chiesa debba raccogliere ed amministrare il suo denaro,
anziché domandarci che debba fare e che debba essere una co-
munita cristiana». La questione non & priva di conseguenze, la
prima e che la «testimonianza cristiana nel campo del denaro si
riduce ad un problema individuale» e «non interessa il modo in
cui il credente guadagna e spende il suo denaro nella vita, ancor
meno di quanto interessi la sua professione», cid che ¢ al centro
dell'interesse & che si faccia un’offerta congrua a permettere la
sopravvivenza della chiesa (fatta con umilta e gioia!). «In sostanza
quando si parla di proprio denaro la chiesa parla di sé stessa» e
«le spese sono in misura preponderante, quasi assoluta, spese di
amministrazione, di locali, di personale: nel loro complesso le
comunita evangeliche risultano essere comunita che mantengono
sé stesse e 1 propri servizi». Vero &, si potrebbe obiettare, che le
spese per il personale servono anche per I'evangelizzazione, ma
Tourn invita ad ammettere onestamente che il tempo dedicato
dai pastori all’evangelizzazione & davvero minimo e «le spese per
I’evangelizzazione hanno una incidenza minima, irrilevante». La
conclusione € assai netta: «in tema finanziario, la chiesa traduce
esattamente quella che ¢ la sua visione missionaria o la sua man-
canza di visione missionaria».

Si ritiene spesso che esista un problema di incompetenza dei
pastori nella gestione delle finanze (oggi si parlerebbe di scarse
competenze manageriali) e che sarebbe opportuno avvalersi di
tecnici laici. Non sembra invece che le comunita siano sfiorate dal
dubbio che «i credenti non abbiano a seguire dei criteri propri, un
metodo adeguato alla propria vocazione. Non ci si domanda se il
criterio fondamentale del profitto, che regge ogni comunita umana
produttiva, non debba essere sostituito, nella comunita di Cristo,
dal criterio diverso, della carita per esempio».

39



Non solo la chiesa e autocentrata e scarsamente impegnata nel
suo ruolo di testimonianza, ma anche quando si sforza di farlo,
lo fa in modo “statico” potenziando strutture amministrative e
edifici. La testimonianza stessa produce da una parte «una serie di
impegni culturali: predicazioni, conferenze, dibattiti, studi, stampa,
pubblicazioniecc., dall’altraimpegni dinaturasociale. Nell'un caso
come nell’altro, si tratta di impegni di evangelizzazione[...]. Non
si & pensato al fatto che il denaro in sé stesso possa rappresentare
unarealta dinamica dievangelizzazione, che cioe la testimonianza
dell’Evangelo possa essere espressa dal modo di spendere o non
spendere denaro in certe circostanze».

In una societa che ha visto il denaro farsi capitale, e dunque
diventare qualcosa di diverso da cid che era, occupando un ruolo
primario nel rapporto sociale, la chiesa & chiamata a cercare criteri e
metodi pit1adeguatialla propria vocazione, proprionel confrontarsi
con il denaro, perché Mammona ¢ opposto a Dio e «La testimonianza
cristiana nel campo del denaro sara dunque essenzialmente una
presenza dell’Evangelo in seno ai problemi economici della nostra
generazione».

I problemi della chiesa sono assai piu legati alla difficolta di
assumere una posizione chiara sui temi economici piuttosto che
alla scarsita delle contribuzioni e bene ha fatto il Sinodo del 67 a
ricordare «a tutta la Chiesa la necessita di vivere nella sobrieta e
nellasolidarieta, per dare anche in questo campo testimonianza della
nostra fede nel Regno di Dio», per tentare di cambiare prospettiva.

LA KOINONIA E LA CHIESA

Significativamente il ‘68 della rivista si apre con due articoli, di
Franco Giampiccoli e Giorgio Tourn, che affrontano il tema della
koinonia e che riportiamo.

Giampiccoli definisce koinonia come: «aver parte con qualcuno
a qualcosa o far parte a qualcuno di qualche cosa». Essa, scrive, &
daintendersi, alla luce della Bibbia, come comunione con il Cristo,
il suo abbassamento e la sua risurrezione, dunque come il legame
con quanti hanno quella stessa relazione con Lui.

40



Un concetto da rendere pitt concreto, rifiutando divisioni tra
spirituale e materiale, magari traducendo il termine, oltre che con
comunione, anche con vita comunitaria, con un riferimento a Vita
comune di Bonhoeffer, pit1 volte citato. Il Cristo sta tra me e il pros-
simo. Egli rappresenta una rinuncia ai miei appassionati tentativi di
decidere al posto dell’altro e, sostanzialmente, dominarlo. Svolge
una critica a ogni genere di costruzione di serviti, laiche o reli-
giose, che sono la caricatura della comunita in cui & Cristo 1'unico
mediatore. Dunque non si puo parlare di comunione se non nel
contesto del servizio (diakonia) e della testimonianza (martyria).
Coinvolgendo nel discorso anche una riflessione su possibili for-
me di comunione dei beni (anche materiali). Una delle domande
che Giampiccoli lascia volutamente aperte & quanto la koinonia sia
riservata ai credenti.

Iltema viene ripreso dal successivoarticolo di Tourn, sulle orme
di una conferenza del vescovo anglicano Robinson’. L'esordio &
molto crudo: si constata che tutti, in qualche modo, cercano di
adoperarsi per un “rinnovamento” della chiesa, mentre nessuno
pensa che si possa anche parlare, senza scandalo, della morte della
chiesa. Morire, anzitutto, come istituzione sociale che oggi, grazie
all’affermazione del pluralismo, perdela posizione chehaavuto per
secoli. Insecondo luogo morire come istituzione religiosa, in quel suo
pretendersi risposta alla “naturale” religiosita dell’essere umano,
anziché annunciare Cristo. In terzo luogo morire come comunita,
cioe come risposta in qualche modo sociologica e organizzativa,
come “struttura” comunitaria.

Koinonia, sostiene Robinson ripreso dallo scritto di Tourn, e
I’equivalente del Regno, non della chiesa. Si e stabilita la differenza
tra credenti e non credenti tracciando delle frontiere, mentre in
realta quello che conta & il centro, che per il credente ¢ la vita in
Cristo. I confini, sostiene I’articolo, devono rimanere aperti e la
preoccupazione di rinforzare le frontiere spesso non & altro che
un sintomo di debolezza del legame con il centro. La chiesa, per
rendere visibile quanto ha appreso, ha creato istituzioni perma-

7 John Arthur Thomas Robinson (1919-1983), teologo ed esegeta inglese,
vescovo anglicano di Woolwich e decano del Trinity College di Cambridge, &
stato esponente della corrente liberale e del movimento per un cristianesimo
di apertura e di progresso.

41



nenti incongrue con quanto 1'evangelo ci chiede: rendere visibili
nel mondo profano, i segni e le parabole del Regno. Tutto cio non
significa che la chiesa debba distruggere le proprie strutture, ma
che deve essere pronta ad affrontare anche questa eventualita,
ricordandosi che alla morte segue la risurrezione.

In questo quadro ¢ interessante notare come lo stesso Tourn, sul
primo e secondo numero di “Diakonia” del 68, riporti la riflessio-
ne sulla istituzione ecclesiastica e la vita comunitaria al tema che
aveva caratterizzato la nascita della rivista: il ruolo del pastorato.
Ci limitiamo qui a sintetizzarne qualche punto significativo.

Ancora una volta, proprio come aveva fatto otto anni prima il
primo editoriale di “Diakonia”, si prendono le mosse dalle critiche
generalmente rivolte ai pastori e dalla questione fondamentale che
era rimasta sempre al centro del dibattito: «<bisogna sapere prima
di tutto che cosa deve essere la chiesa e quale ¢ il suo compito; in
caso contrario si rischia di porre 1’accento in modo eccessivo ed
unilaterale sul ministero, perdendo di vista il quadro generale in
cui esso va inserito»®.

Tournriprende qui un autore che glié caro, e che evidentemente
seguiva con particolare interesse, George Crespy?, riassumendone
un recente articolo!’. In una situazione di diaspora della chiesa
le singole attivita pastorali si vanno dislocando e disgregando.
L'insieme delle attivita richieste ai pastori (e ora anche alle pa-
store!) & diventata cosi dispersiva che incide sulla qualita della
loro vita e sulla loro autoformazione. Tourn cita alcune inchieste
francesi secondo cui le letture teologiche dei pastori occupano in

8 G. TOURN, Ministero pastorale tra ieri e domani (prima parte), “Diakonia”
1(1968), p. 13.

°George Crespy, professore di Teologia alla Facolta Riformata di Montpellier.

10 Cfr. G. TOURN, Note marginali a una discussione ecclesiologica sulle valli
valdesi (IV) cit., pp. 13-26. Tourn citd l'articolo di Crespy Introduction a une
socio-psycologie du métier de Pasteur, apparso su “Etudes Théologiques et
Religieuses” 1 (1963), pp. 19-32, e pubblicato in due parti da “Diakonia”, cfr.
G. CRESPY, Il mestiere di pastore, “Diakonia” 3-4 (1963), pp. 11-18, e 1 (1964),
pp. 13-17. Qui si fa invece riferimento a un nuovo articolo, Remarques sur les
conditions actuelles du métier de pasteur, “Etudes Théologiques et Religieuses”
3 (1967), pp. 197-228.

42



media 26 minuti al giorno e la preparazione della predicazione
42 minuti al giorno'’.

Secondo gli autori i pastori vivono di rendita sul bagaglio ac-
quisito nel periodo degli studi universitari; sono cronicamente in
ritardo rispetto alla ricerca teologica; i loro studi a favore della
comunita non sono basati su una “teologia pratica” aggiornata.
Si adombra gia, in questo contributo di Tourn, quello che diven-
tera un problema sempre pitt frequente e di gravita crescente:
il burnout di chi si dedica alla professione pastorale. Una delle
cause, si dice, e che egli finisce per vivere spesso nell’isolamen-
to. Di fronte alle lacune della vita comunitaria e nel tentativo di
ricreare rapporti significativi, la strategia di moltiplicare le visite
domiciliari non porta al risultato desiderato: di per sé, essa non
contribuisce a ricostituire la comunita, perché non ottiene I'esito
di mettere i membri in contatto tra loro, ma ciascuno si relaziona,
individualmente, esclusivamente con il pastore. Non si puo pre-
scindere dalla creazione di legami tra le persone, scrive Tourn,
rilanciando la proposta di una pastorale di tipo diverso: «fa notare
il Crespy che questa cura d’anime presuppone 1’esistenza di una
rete di contatti, di legami, di intenti comuni, di attivita, una vita
comune insomman!2.

Questo contributo riprende, esplicitamente, 'insistenza con
cui la rivista “Diakonia” aveva sempre propugnato una diversa
concezione e valorizzazione dei ministeri e il conseguenteimpegno
formativo nei confronti dei laici. D’altra parte ha come riferimento
implicito la questione (allora attualissima) dei Gruppi di servizio e
delle esigenze variamente espresse dagli stessi, di una pienezza
della vita comunitaria.

111 dato scandalizza Crespy e Tourn che avevano come riferimento la
loro esperienza e standard che gia allora risultavano, evidentemente, molto
peggiorati. Oggi le considerazioni andrebbero aggiornate rispetto a una
prosecuzione del trend di contrazione dei tempi. L’assenza di dati aggiornati
sulla questione non ci permette di sviluppare ulteriormente la riflessione.

12 G. TOURN, Ministero pastorale tra ieri e domani (seconda parte), “Diako-
nia” 2 (1968), p. 10.

43



Nel numero successivo della rivista'3, Franco Giampiccoli4

ritorna sullo stesso articolo di Crespy, sottolineando le necessita
di un’analisi che, oltre all’approccio teologico, sappia utilizzare
anche quello sociologico.

Senza alcuna pretesa velleitaria di sostituire la teologia, occorre
ammettere, scrive Giampiccoli, che un ripensamento del ministero
pastorale nella situazione si fa urgente. In particolare, a suo parere,
& opportuna una riflessione su quella che & stata la trasposizione,
piuttosto meccanica, del modello “parrocchia” nella citta, senza
sostanziali cambiamenti di struttura rispetto all’organizzazione
di tipo rurale e valligiana. L'inevitabile scotto e stato la difficolta
di mantenere un contatto con la classe operaia e di non tenere
nel debito conto la dispersione della popolazione protestante. 11
pastore, facendo riferimento alla propria esperienza professionale
e ai suoi tentativi di creare comunita, ricorda la difficolta nel ri-
produrre nelle citta, dove i rapporti di vicinato sono molto meno
significativi, schemi operativi elaborati in tutt’altro contesto; si
tratta di un’operazione con nulle probabilita di successo.

La ricerca di un cambiamento della societa dalla struttura ver-
ticale a un modello fondato su rapporti orizzontali, che si afferma
come vero centro della spinta del movimento studentesco, lascia
inoltre il pastore tra i pochi, residuali, baluardi del paternalismo;
con il difficile compito di reinventare e ricostruire un proprio
ruolo significativo.

Giampiccoli discute criticamente le tesi sostenute dall’articolo
di Crespy perché non condivide il ripiegamento, proposto dall’au-
tore, sulle competenze teologiche, come area specialistica della
professione di pastore; né condivide «I’amputazione draconiana
di determinate operazioni», ma sostiene una ridefinizione del
ruolo del pastore «nel contesto di un ripensamento dello scopo
della Chiesa, o meglio della missione della Chiesa che deve forse

13 Da segnalare in questo terzo numero del 1968 anche uno studio di
Alberto Ribet sul pastorato e i ministeri nella Chiesa valdese, che invita a
una rivalutazione dei Consigli di Chiesa per consentire al pastore, secondo il
pensiero riformato presbiteriano, di essere inserito all'interno di una Chiesa
la cui autorita si esprime attraverso una gerarchia di assemblee (A. RIBET,
Appunti sul problema del pastorato, “Diakonia” 3 [1968], pp. 1-21).

14 F. GiamriccoLl, Un nuovo pastorato in nuove strutture, “Diakonia” 3
(1968), pp. 22-34.

44



essere diversamente strutturata rispetto al tempo della chiesa di
Calvino». Non si tratta pit1 di riformare, come nella Ginevra del
Cinquecento, un popolo per mezzo della predicazione, dell’esor-
tazione, dell'insegnamento, dell’ammonizione: «il nostro compito
oggiedioperare connuove struttureil collegamento tralarisposta
data all’annuncio per fede, e per nessun altra ragione che non la
fede, e I'indispensabile impegno di servizio e di testimonianza
in una dimensione comunitaria»'®. Giampiccoli riprende poi una
proposta che era stata gia avanzata in precedenza da Tourn'®:
interrompere il meccanismo di adesione “automatica” alla chiesa,
cioe sospendere per qualche anno le “confermazioni”, concepite
come rito di passaggio, pitt che come assunzione di responsabilita
nei confronti della chiesa locale. L'autore ipotizza un percorso
alternativo: «la comunita deve essere strutturata in gruppi che
assumano precisi impegni e responsabilita [...] L'inserimento dei
credenti deve avvenire non in una comunita astratta e secondo
un impegno vago e uniforme, ma in uno di questi gruppi [...] I
gruppi devono strutturarsi, sulla base di un culto-studio biblico,
che sia in gran parte in relazione con I'impegno del gruppo [...] I
gruppi devono cioe diventare i centri di vita della comunita [...]
una volta al mese i gruppi devono riunirsi per un’assemblea»'”.
E in una tale struttura che ha senso la proposta di Crespy, rispetto
al ruolo pastorale come formatore-teologo all’interno dei gruppi.

La passata esperienza di membro della Commissione per i
Ministeri porta Giampiccoli a sostenere polemicamente che «non
si pud procedere con una solita commissione sinodale che studia
riferisce e si siede (o @ fatta sedere)»!8, ma che occorra piuttosto
costruire sperimentazioni concrete sul piano locale.

Intanto, nel secondonumero dellarivista, “Diakonia” daampio
resoconto di uno scritto che Giorgio Peyrot!? ha indirizzato alla

15 Tvi, p. 30.

16 G. TOURN, Note marginali a una discussione ecclesiologica sulle valli valdesi
(IV) cit., p. 25.

17'F. GIAMPICCOLI, Un nuovo pastorato in nuove strutture cit., pp. 31-32.

181vi, p. 34.

19 Giorgio Peyrot (1910-2006), docente di Diritto ecclesiastico alla Facolta
valdese di Teologia e all'Universita di Perugia, libero docente all’Universita
di Roma «La Sapienza», & stato uno studioso delle relazioni tra societa civile
e religiosa in Italia. Fece parte della delegazione della Tavola valdese che,
con quella governativa, elabord I'Intesa nel 1984.

45



Commissione Ministeri?’. In esso, prendendo spunto dall’apertura
sinodale versoi cosiddetti “laici”?!, analizza la situazione di questi
ultimi, evidenziando come spessononsiano al corrente dei problemi
che si dibattono e non siano in grado di dare un apporto effettivo;
sono pochi a intervenire alle discussioni sinodali, non sono quasi
mai in grado di seguire le procedure, non sono consapevoli della
nostra ecclesiologia; non sempre sono in grado di cogliere il senso
delle varie correnti di pensiero.

Occorre dunque un’informazione aggiornata su quanto avvie-
ne, perché la chiesa & un corpo vivo e chi non coltiva la propria
preparazione ne rimane estromesso. In particolare per i ministeri
diaconali & importante fare in modo che le vocazioni di servizio
trovino collocazione nella chiesa. Vanno dunque rimossi i precon-
cetti che impediscono un’impostazione pitt dinamica e modulare,
rimanendo fermi all’idea che non si possa servire a pieno tempo
se non facendo il pastore e che non ci sia modo di utilizzare pie-
namente le proprie capacita professionali in un’attivita di servizio
della chiesa. Si deve rimediare alla scarsa conoscenza degli sbocchi
di lavoro che offrono gli istituti e le attivita ecclesiastiche e alla
scarsa considerazione per la preparazione di giovani desiderosi di
servire nella chiesa, diversamente da quella che si ha peri giovani
che si avviano al pastorato.

Le preoccupazioni di Peyrot su questo punto si possono porre
in relazione a quanto abbiamo ricordato a proposito del Centro
Diaconale, proposto al Sinodo del '67, come abbiamo ricordato,
senza troppa convinzione e senza provvedere risorse adeguate.

20 REDAZIONE, Responsabilitii e impegno dei laici nella chiesa, “Diakonia” 2
(1968), pp. 1-6.

2Vieneriportatol'art. 40 di quel Sinodo: «I1 Sinodo, su istanza dei deputati
delle chiese e delle Conferenze chiede alla Tavola di diffondere con criteri
di attualita e di incisivita i problemi della vita ecclesiastica fra i membri di
chiesa maggiormente impegnati. Vista inoltre la necessita di una maggiore
estrinsecazione delle vocazioni a tutti i livelli, compreso quello diaconale,
invita la Commissione permanente per i ministeri a voler raccogliere in seno
a tutte le Comunita, nel modo che sara ritenuto pitt opportuno, una indagine
fra tutti i membri di chiesa per conoscere la loro disponibilita di impegno ed
il campo nel quale questa puo essere utilizzata con la dovuta competenza».

46



IL VENTO DELLA CONTESTAZIONE

Nell’'ultimo numero del 1968, “Diakonia” pubblica alcuni vo-
lantini e interventi che riassumono i contenuti della contestazione
traendone lo spunto per alcune considerazioni. Scegliamo di
riportare qui l'editoriale di quel numero e il volantino del gruppo
giovani evangelici di Torino del Natale 1967, che anticipa il movi-
mento giovanile che sta per affacciarsi sulla scena.

Non e questa la sede per entrare nel merito di quel movimento
e degli aspetti legati ai giovani delle chiese evangeliche e valdese
in particolare, tuttavia &€ importante soffermarsi su due questioni
che sono qui rilevanti ed & bene tenere presenti. La prima questio-
ne ¢ il grado di continuita con la critica alla staticita della chiesa/
istituzione avanzata dalla rivista “Diakonia” fin dagli inizi degli
anni Sessanta e con i tentativi di cambiamento interni alla Chiesa
valdese, che molto dovevano a quel lavoro teorico. A questo pro-
posito, I’editoriale osserva che chi si & lasciato cogliere di sorpresa
dai moti di contestazione, anche interni alla chiesa, era stato un
lettore assai poco attento della rivista, confermando che molti temi
ora rimessi al centro dell’attenzione, erano gia stati trattati. Nello
stesso tempo, lo stesso articolo mette pero in guardia a non essere
frettolosi nell’evidenziare gli elementi di continuita. Cambiano
le caratteristiche, 'impostazione e le peculiarita. Il giudizio sul
dibattito degli anni Sessanta e sui tentativi di rinnovamento si
fa piuttosto severo e si ha una certa presa di distanza da risultati
percepiti come scarsi e insoddisfacenti.

Imateriali pubblicati dannoil senso dei cambiamenti tumultuosi
che si stavano verificando o che comunque venivano auspicati.
La discontinuita si avverte anche a livello linguistico: il linguag-
gio cambia, facendosi piu esplicito e meno prudente, correndo
indubbiamente il rischio di diventare meno preciso e avvertito.
Si allarga decisamente il coinvolgimento e la frequenza dei con-
tatti sia a livello intra evangelico sia con il mondo cattolico del
dissenso. Sicuramente un nuovo clima di confronto stimolante,
ma l'opportunita di confronto non sempre porta all’esito sperato
di una crescita; non sempre le contraddizioni vengono affrontate
con il dovuto metodo, ma semplicemente giustapposte; talvolta
vengono risolte in modo frettoloso o semplicemente ignorate.

47



Emergono difficolta di tenutanella coerenza del discorso teologico
che, progressivamente, si fa pitl incerto e meno condiviso.

La seconda questione che qui interessa & lo sviluppo del tema
di quella che oggi chiameremmo diaconia “politica”, “sociale”,
“comunitaria”. In quegli anni ormai viene data per acquisita la
coscienza di vivere, come chiese, dentro un mondo che occorre
conoscere. Allo stesso modo ¢ acquisita la consapevolezza che,
volenti o nolenti, si e coinvolti socialmente e politicamente nelle
vicende di questo mondo e che la propria posizione ha comun-
que un impatto. Questi temi, considerati materia da trattarsi con
cautela in ambito ecclesiastico nei primi anni Sessanta, divengono
(almeno per qualche tempo) un punto di partenza largamente
condiviso. Il discorso sulla diaconia prosegue dunque a partire da
queste premesse, interpretando la partecipazione all’evoluzione
sociale e politica del proprio tempo come espressione naturale
del modo di essere della chiesa. Il tutto, perd, non era poi cosi
chiaro e scontato come dovette sembrare ad alcuni, tanto che non
si evitarono scossoni e dolorosi contraccolpi. Il radicalismo di
alcune prese di posizione e il tenore polemico di alcuni attacchi
alla chiesa provocarono, come era prevedibile, reazioni e chiusure
di segno opposto.

Un esempio che aiuta a comprendere I'impasse ci & fornito dal
volantino che pubblichiamo. I giovani torinesi, provocatoriamen-
te, avevano invitato a non frequentare la chiesa a Natale nel caso
in cui i partecipanti non si fossero impegnati, in precedenza, nel
lavoro per la pace, evitando cosi di avere le mani sporche di san-
gue. Ci furono naturalmente reazioni scandalizzate sia da parte
di benpensanti borghesi, che non erano certo tra i pitt propensi ad
accogliere il punto di vista dei giovani, sia da parte di coloro che
erano ideologicamente convinti di essere dalla parte dei “buoni”,
giustamente in guerra contro i “cattivi”. Il problema era, e fortu-
natamente ci fu chi lo evidenzid, che, al di 1a delle considerazioni
politiche, sirischiava di allontanare quanti traevano dalla teologia
riformata I'idea che la chiesa & fatta di peccatori e non di militanti
che hanno preventivamente aggiustato la propria coscienza.

I finale del volantino ricordava, € vero, ’annuncio del perdono
gratuito e misericordioso di Dio, ma in quel contesto rischiava
fortemente di avere il retrogusto di un proclama retorico piti che
di essere incardinato nel tessuto del discorso. Quando poi, nel

48



rispondere alle critiche, si affermo che datore di lavoro e operaio
non possono sedere sullo stesso banco di chiesa, il riferimento
teologico si fece ancora piltt equivoco. L'effetto cercato era quello
di aprire gli occhi sulla questione sociale e sullo sfruttamento dei
lavoratori, ma il paradosso era che, di fronte a una chiesa “reli-
giosa”, giustamente criticata per la sua insensibilita, si proponeva
un modello astratto che sembrava costituirsi intorno a principi
etico-politici, anziché intorno a Gest Cristo.

Dalle pagine di “Diakonia” riceviamonotizia di unaltroepisodio
in cui fu protagonista il Movimento Cristiano Studenti (M.C.S.),
particolarmente attivo in quegli anni. Durante il culto di Pasqua
del 68, tenuto presso la chiesa valdese di Piazza Cavour a Roma,
un suo esponente intervenne per illustrare un documento, poi
distribuito all'uscita. Nel testo era presente una forte critica alle
chiese colpevoli di inerzia interclassista, anche se si dichiarava di
non voler «fare distinzioni tra veri e falsi credenti. Questo giudizio
non ci appartiene». Il documento ridimensionava il «concetto di
vocazione» che, si affermava, non & centrale rispetto al prendere
posizione, accanto ad altri, nella lotta al capitalismo. L'impegno,
si legge ancora, e quello di compiere scelte storiche e contingenti,
perché aderire alle lotte «non significa avere il Regno di Dio in
tasca», anche se «le difficolta e le sconfitte che comportano hanno
una prospettiva finale nel Regno di Dio»?%.

Sempre presso quella chiesa il 15 giugno si tenne poi una ma-
nifestazione interdenominazionale. La lettera che la indice, e che
invita alla partecipazione, contiene una proposta per ripensare al
cultoin modo che sia calato nella realta: non si tratta di riformarlo,
si dice, ma di trasformarlo nel momento in cui «la comunita ascolta
la Parola di Dio, cioe si interroga sui fatti e sulle azioni che rendono
reale tale ascolto». Al termine di quell’incontro vengono proposte
delle “Tesi” che presentano unalettura della realtabasatasullalotta
di classe, e, in base ad essa, si analizzano le modalita di impegno
e azione. Viene chiarito che le tesi «non pretendono di fondarsi su
di una incontrovertibile interpretazione corretta della Scrittura»
e che «la scelta del socialismo & solo una delle scelte possibili, da
parte di coloro che pretendono di ascoltare la volonta di Dio», una

22 M.C.S. ROMA, Manifestino distribuito nel culto di Pasqua, “Diakonia” 4
(1968), pp. 7-9.

49



scelta che ricade sotto il giudizio di Dio. Se & vero che le chiese
rappresentano anche uno strumento di consenso del potere, tutta-
via la scelta di uscirne viene ritenuta in quel momento come non
corretta. Non si puo credere di avere «il monopolio di Dio» e non
si puo giudicare «della natura attuale delle nostre chiese a cuor
leggero». Risuona nelle tesi il “sola fide” che chiama alle proprie
responsabilita in ogni scelta, ma anche alla necessita di mettere
in campo attivamente queste scelte responsabili: «presupporre
che si debbano accettare gli avvenimenti come rivelazione di una
presunta volonta divina, significa rifiutare di essere testimoni di
come questi avvenimenti vengono giudicati dalla Parola di Dio»?>.

Al Sinodo valdese di quell’anno vari cartelli vennero esposti
nell’aulasinodale, diversiinterventi animaronoil pubblico dibattito
e fu affisso un manifesto dei giovani sulla predicazione. Questo
manifesto sosteneva la necessita che la predicazione non fosse
astratta, ma si radicasse alla specifica situazione e costringesse la
chiesa a «prendere sul serio la sua vocazione il che significa chie-
dersiinsieme che cosa oggiil Signore ci chiede». Veniva poi ripreso
il sermone di apertura in cui il pastore Tullio Vinay aveva chiesto
di predicare I’agape di Dio e, si diceva, questo «non significané la
conservazione della societa esistente né la rivoluzione socialista.
Questo vuol dire che significa qualche cos’altro. Ma se non sappia-
mo trovarlo insieme & inutile che ci rifugiamo dietro una formula
sacra perché ciascuno intenda cio che vuole». L’invito al Sinodo
fu cioe quello di porsi la domanda su cosa & agape di Dio oggi®*.

Durante i lavori del Sinodo una Commissione sulla Predicazione
produsse anche un documento che, richiamandosi alla Riforma,
affermava che una «rottura della tradizionale forma del culto
pud avere oggi un carattere altrettanto riformatore» e invitava il
Sinodo a «consigliare alle chiese di dare un carattere sperimentale
e continuato a dei culti tenuti sulla base della discussione». Viene
affermato inoltre che proprio la predicazione dell’agape costringe
la chiesa «a tener conto del contesto storico in cui essa deve rendere
la sua testimonianza»?’.

B M.C.S., Tesi per l'incontro del 15 giugno, “Diakonia” 4 (1968) pp. 9-13.

24 AAVV.,, Il manifesto dei giovani, “Diakonia” 4 (1968), pp. 17-18.

2 AA.VV,, Relazione della commissione nominata dal seggio sulla predicazione,
“Diakonia” 4 (1968) pp. 18-19.

50



Durante la discussione sulla predicazione il Sinodo delibero
che il Seggio potesse dare la parola a tutti i presenti nell’aula
sinodale, anche al pubblico seduto in galleria. Alla fine, dato il
numero notevole di interventi e «il divario tra le posizioni», il
moderatore Neri Giampiccoli chiese I'invio degli atti alle chiese
per una discussione capillare e decentrata®.

Il materiale che “Diakonia” raccoglie in quel numero finale
del '68 si chiude con una valutazione che non intende chiudere
il discorso ma rimane sostanzialmente aperta. Si prende atto
dell’analisi marxista presente in tutti i documenti, che riecheggia
il lavoro svolto dalla rivista “Gioventtt Evangelica” fin dai primi
anni Sessanta, dell’analisi della situazione ecclesiastica accusata di
essere spesso contigua alle forme di oppressione sociali e politiche,
dello smascheramento di posizioni che si pretendono apolitiche e
immaginano una unita della chiesa su un piano astratto e spirituale.

Da un lato, accanto a questa analisi politica, sembrano aprirsi
possibili sviluppi tendenti al recupero di un discorso teologico pitt
avveduto e di una tensione tra momenti e livelli diversi, una presa
di distanza e unrifiuto di «teologie false» che mascherano la realta
dilottadiclasse, come quelladella “Teologia dellarivoluzione” che
legge «la rivoluzione come forma di azione di Dio nel mondo»?¥.

Dall’altro lato ci sono affermazioni che considerano il momen-
to politico come «gia momento teologico» che contiene in sé «la
peculiarita della ricerca teologica» e dunque «la teologia sta gia
nella scelta operativa, nell’analisi e nel fare».

Questa fotografia di fine anno ‘68 che compare sulle pagine di
“Diakonia” & cosciente di cogliere una situazione in movimento. E
ancora fortel'impronta di un precedentelavoro teorico, prevalente
tra alcuni gruppi piu coscienti e attivi, mentre emergono posizioni
nuove, meno profilate teologicamente che lasciano affiorare sem-
plificazioni sconcertanti. Coloro che si affaticavano a precisare i
fondamenti e a puntualizzare certi distinguo, non vengono capitie
vengono posti in discussione, le questioni che sollevano vengono
considerate a volte come “sottigliezze” di secondaria importanza

2%6Seduta pomeridiana28/8/68,in Archivio Tavola valdese, Consultazione,
Atti Sinodi, Sinodo 1968, pp. 14-17.

% G. TOURN, Valutazione provvisoria di un problema aperto, “Diakonia” 4
(1968), pp. 20-22.

51



rispetto alle urgenze di altro tipo, o peggio una “zavorra” di cui
liberarsi®.

Le chiese spesso dimostravano scarsa reattivita nell’accettare
un confronto aperto e per quanto sia agevole individuare i danni
prodotti da approcci fortemente ideologici, resta il fatto che quelli
erano tempi di una ricerca appassionata e combattuta; purtroppo
il dialogo, che avrebbe potuto essere arricchente per tutti, non
trovo canali per essere realmente produttivo. Come esempio pos-
siamo citare il caso delle “Tesine”, non riportate da “Diakonia”,
del campo estivo giovanile di Adelfia 1968%. In esse si denuncia
la discriminante economica che favorisce la lotta di classe per poi
passare con disinvoltura da questa analisi ad affermare che que-
sto impedisce la riconciliazione tra fratelli e allora essi non sono
«neppure riconciliati in Cristo». Ovvero si parte da una lettura
storico-sociologica e da una posizione politica lecita, per trarre
poi conclusioni, non solo sulla predicazione, ma sull’oggetto
stesso della testimonianza, fino a deduzioni teologiche circa la
possibilita o meno dell’operare di Gesu Cristo... Eppure, proprio
un documento che arriva a questi livelli di perentorieta si chiude
affermando: «Noi vogliamo che ognuna di queste tesi s'intenda
abrogata qualora si riveli contraria alla parola di Dio e su questo
fondamento venga rifiutata». Non si puo fare a meno di pensare
che colpevole non era solo la superficialita di quei giovani, ma
anche la latitanza di chi avrebbe dovuto e saputo rispondere.

Le provocazioni dei giovani vennero considerate sbandamenti
teologici scarsamente interessanti ed ebbero, per lungo tempo,
I'effetto di precludere esiti pit1 costruttivi e un dialogo autentico.
Sarebbe stato possibile un esito diverso? Gli sbandamenti indub-
biamente non mancarono e alcune posizioni erano difficilmente
riconducibili a un dialogo teologico, eppure esisteva un confronto
pittserio che forse avrebbe meritato maggiore spazio. Molto tempo

2 Rimandiamo su questo alle considerazioni presentiin G. DE CECCO, Fede
e impegno politico. Un percorso nel protestantesimo italiano, Claudiana, Torino
2011, in particolare alle pp. 118-120.

29 Campo dal titolo «Fede e rivoluzione», tenutosi a fine luglio 1968 ad
Adelfia, centro giovanile della Chiesa valdese fondato in Sicilia, Scoglitti -
Ragusa, nel 1948.

52



