


Nella stessa serie:
Diaconia ed esistenza della chiesa. La rivista valdese “Diakonia” 
(antologia 1960-1966)
a cura di Patrizia Barbanotti e Gabriele De Cecco



DIACONIA, COMUNITÀ 
E TESTIMONIANZA

La rivista “Diakonia”  
(antologia 1967-1985)

a cura di Patrizia Barbanotti  
e Gabriele De Cecco

CLAUDIANA - TORINO



Scheda bibliografica CIP
Diaconia, comunità e testimonianza : la rivista “Diakonia” (antologia 

1967-1985) / a cura di Patrizia Barbanotti e Gabriele De Cecco
Torino : Claudiana, 2026
440 p. ; 21 cm.
ISBN 978-88-6898-462-5
1. Chiesa Evangelica Valdese - Stampa periodica - 1967-1985
075.09046 (ed. 23) - Giornalismo e giornali in Italia. 1960-1969
075.09047 (ed. 23) - Giornalismo e giornali in Italia. 1970-1979
075.09048 (ed. 23) - Giornalismo e giornali in Italia. 1980-1989

©	 Claudiana srl, 2026
	 Via San Pio V 15, 10125 Torino
	 Tel. 011.668.98.04 
	 www.claudiana.it
	 info@claudiana.it
	 Tutti i diritti riservati. Printed in Italy

Progetto grafico: Vanessa Cucco
Stampa: Geca - Divisione Libri di Ciscra Spa, Arcore (MB)

Da un’idea di Marco Jourdan che ha coordinato la parte tecnica e ammi-
nistrativa del progetto.

Marco Jourdan, diacono valdese emerito, ha diretto il Gould di 
Firenze e il Centro diaconale “La Noce” di Palermo. È stato membro 
del Bord di Eurodiaconia, vice-presidente della Federazione delle 
chiese evangeliche in Italia, presidente della CSD-Diaconia valdese. 
Ha promosso, insieme ad altri, varie iniziative di formazione in ambito 
diaconale, fra queste il Centro per la formazione diaconale di Firenze 
attivo dal 1989 al 2003.

Questo volume è stato pubblicato con il contributo 
dell’8‰ della Chiesa evangelica valdese (Unione delle 
chiese valdesi e metodiste) cui va il nostro ringrazia-
mento.



33

1. SERVIZIO, COMUNITÀ, CONTESTAZIONE

Alla ricerca di modelli alternativi

Tra l’ottobre e il dicembre del 1967 escono due doppi numeri 
di “Diakonia” che, di fatto, aprono una nuova serie. Vi si affronta 
il tema cruciale del contrasto allo strapotere del denaro e della 
ricerca di modelli di vita conseguenti. Emergono due angolazioni 
diverse: nel primo numero si rende conto dell’esperienza dei gruppi 
di servizio, mentre nel secondo si affronta il problema dell’impatto 
sulla chiesa dell’aspetto economico, analizzando le implicazioni 
teologiche insite nell’approccio alle questioni finanziarie.

I gruppi di servizio erano un luogo, uno spazio fisico, in cui si 
cercava di vivere il rapporto con il denaro in modo nuovo. Erano 
nati negli anni Sessanta ad opera di membri di chiesa evangelici, 
valdesi in particolare, e in essi si sperimentava la contestazione 
della società, la critica all’istituzione ecclesiastica e il servizio per 
l’altro in forme nuove.

Il primo numero della nuova serie di “Diakonia” riporta i 
contenuti di un incontro, avvenuto ad Agape tra il 25 agosto e il 
2 settembre del 1967 a cui partecipano diversi gruppi di servizio 
provenienti da contesti molto differenti. 

In realtà molti gruppi erano sorti proprio in seguito all’impulso 
dato da Tullio Vinay e dal centro di Agape da lui fondato. È pre-
sente il Servizio Cristiano di Riesi, anch’esso fondato da Vinay, e i 
gruppi di Kriftel e di Pachino, sorti sull’onda del lavoro di Agape 
che, nel 1961 aveva invitato a formare gruppi di servizio di giovani. 
Ci sono poi altri gruppi, che costituivano altrettanti tentativi di 
vivere la propria fede in parallelo, o anche in alternativa, rispetto 
alle attività ecclesiali classiche.

Tourn, commentando sulla rivista quell’incontro, introduce una 
distinzione tra gruppi di servizio e gruppi comunitari: i primi parto-
no dalla testimonianza e sentono la necessità di vivere una realtà 



34

comunitaria; i secondi partono dall’esigenza di esprimere le fede 
in forma comunitaria e giungono, in seconda battuta, a forme di 
servizio. Il giudizio di Tourn è articolato: a suo parere, si tratta di 
esperimenti che danno giusta voce all’inquietudine e alla critica 
a modelli che devono essere cambiati, ma che poi non riescono 
né a costituire una vera alternativa, né a portare rinnovamento 
nella struttura ecclesiale. L’autore appare preoccupato anche per 
il fondamento teologico, a suo parere non sempre chiaro, su cui 
si basa la ricerca, pur interessante. Criticamente si chiede se si 
tratti di avanguardie lanciate alla scoperta di novità o di comunità 
impegnate nella riscoperta dei fondamenti della chiesa. Ciò che 
Tourn valorizza come l’elemento più significativo, e che emerge 
dal documento finale dell’incontro di Agape, è la dimostrazione 
di serietà e la ricerca di comunione messa in atto dai vari gruppi.

È interessante notare come anche a livello organizzativo quell’in-
contro fosse stato preparato attraverso la collaborazione dai vari 
gruppi, con contributi autonomi. Oltre al consueto impegno di 
Agape, c’è un importante contributo dei gruppi siciliani (Riesi, 
Palermo, Pachino, Catania), che producono un documento pre-
paratorio1 rielaborando riflessioni svolte in incontri precedenti. 
Pubblichiamo questo documento, prima della relazione finale, 
anche se al tempo rimase inedito e non comparve sul numero di 
“Diakonia”. Ci pare infatti che contribuisca utilmente a una rico-
struzione autentica dei vissuti, delle esperienza e delle idee che 
circolavano all’epoca, e che inquadri bene una riflessione piuttosto 
diffusa nelle chiese (non solo evangeliche). Non è difficile notare 
gli elementi comuni (ma anche interessanti differenze teologiche) 
rispetto ai movimenti post-conciliari, di parte cattolica, a partire 
dalle Comunità di Base. 

La ricomparsa della rivista “Diakonia”, dopo mesi di silenzio, 
coincide con il tentativo di creare un collegamento più efficace delle 
realtà “sperimentali” tra di loro e con la chiesa. Il tutto mentre ci 
si impegna a convincere il Sinodo sull’opportunità di costituire 
un Centro Diaconale (inteso non solo come forma istituzionale 
organizzativa, ma anche come segnale forte della ripresa di una 
riflessione teologica e sociologica). 

1 F. Giampiccoli, Lettera ai gruppi comunitari, 25/6/67 e Documento prepa-
ratorio, in Archivio Tavola valdese, s. V, f. 17.



35

Al campo dei centri di servizio ad Agape lo studio presentato da 
Werner Licharz2 del gruppo di Kriftel, dimostra, in modo chiaro, 
il tono, lo stile e lo scopo di quell’incontro: farsi interrogare e con-
frontarsi sulle difficoltà reali, esposte senza reticenze né chiusure 
ideologiche. 

Licharz mette in guardia dall’appiattimento delle chiese sul 
modello di vita e di lavoro socialmente egemoni; confessando al 
contempo l’esistenza delle contraddizioni e delle criticità anche 
all’interno del proprio gruppo di servizio, che si vorrebbe alternativo, 
ma ha difficoltà nel costruire qualcosa di effettivamente diverso. Ci 
racconta come la profonda necessità di non adattarsi acriticamente 
a paradigmi sociali e di lavoro, che lasciano il cristianesimo nella 
sfera del privato, era stata riscoperta dal gruppo attraverso le pa-
gine della Dogmatica di Barth3 sulla tribolazione (afflizione). Essa, 
si dice seguendo il teologo svizzero, caratterizza la vita cristiana 
di quanti si rendono testimoni e si espongono a ciò che succede 
attorno a loro; si può evitare solo tentando di nascondere la lam-
pada sotto il moggio, solo immaginandosi in un’isola deserta a 
coltivare private esperienze e sentimenti. Seguendo Barth, si spe-
cifica correttamente che non è l’afflizione a renderci cristiani (non 
si tratta di qualcosa di necessario, né di una prova della propria 
salvezza); il cristiano è posto nella relazione tra Dio e mondo, è 
testimone in essa; in questo, la sua vicenda non è un affare privato, 
ma di interesse pubblico e persino universale (non riguarda solo 
lui, ma tutti gli altri uomini, persino quelli che questa afflizione la 
provocano, come dice Barth). Nessuno può essere cristiano senza 
confrontarsi con questa afflizione, non desiderandola o cercandola, 
ma neppure nascondendosi per evitarla. Essa può consistere in 
una tensione latente, come un’abitudine piuttosto tollerabile, ma 
non sentirla e non confrontarcisi potrebbe anche segnalare che il 
sale della testimonianza ha perso il suo sapore, che la comunità 

2 Werner Licharz (1938-2015), pastore evangelico, teologo e pedagogista 
tedesco, è stato vicedirettore dell’Accademia evangelica in Assia e Nassau e 
della Goethe University di Francoforte sul Meno, docente di Teologia prote-
stante e Scienze applicate a Darmstadt, e docente nella parrocchia evangelica 
di Kriftel. È autore, tra l’altro, di Dialog mit Martin Buber (Haag und Herchen, 
Frankfurt a.M. 1982).

3 Ispirandosi esplicitamente al vol. 4 3/2, §71.



36

credente non abbia nulla da dire, fino a portarla a chiedersi se, e 
fino a che punto, sia veramente cristiana.

Licharz rimane correttamente nella prospettiva di un’azione 
e di una testimonianza cristiana che non sono determinate da 
quanto abbiamo intorno (perché è l’Evangelo che ci spinge e ci 
colloca nella relazione con Dio e il mondo), ma che necessariamente 
devono entrare in una sorta di risonanza con quanto il contesto ci 
propone (e dunque con quanto bisogna mettersi nelle condizioni 
di vivere, capire e valutare).

Bisogna avere qualcosa da dire, perché il mondo che abbiamo 
intorno ci mette sotto pressione e ci spinge a testimoniare. Come 
membro di un gruppo che operava nella allora DDR, Licharz 
testimonia come ciò resti vero sia in un mondo caratterizzato dal 
prevalere di una visione “cristiana”, sia in uno dove è diffusa una 
visione “socialista”. In entrambi, un cristianesimo religioso può 
essere tollerato e non suscitare problemi. In entrambi i “mon-
di”, però, si possono trovare gruppi e uomini, anche cristiani e 
marxisti, che abbandonano le ideologie e si orientano verso un 
futuro diverso, un tempo in cui siano superati gli antagonismi e 
si cerchino nuove strade.

Anche nel documento preparatorio, scritto dai gruppi siciliani, 
è palpabile la ricerca di porsi consapevolmente in un rapporto di 
servizio e di testimonianza, dentro una relazione con il mondo che 
Dio ha amato. Il problema è come farlo a partire da lentezze o im-
mobilismi che si registrano nelle proprie comunità di provenienza. 
Non prevale, almeno nel ’67, un atteggiamento di allontanamento 
dalle realtà in cui si vive, né una sottovalutazione di quello che 
significherebbe una rinuncia di principio ai rapporti esistenti 
con le strutture delle chiese. Le difficoltà con le chiese locali, in 
molti gruppi, non precludono una ricerca di modelli positivi per 
strutturare il rapporto e fortificarlo. Si avverte la necessità di un 
rinnovamento della presenza comunitaria, che rischia di perdere 
forza e contenuti, ma non si cede a una tendenza individualista nel 
vivere la propria fede, né a propositi astratti e velleitari di semplice 
abolizione delle forme classiche della partecipazione ecclesiale. 

Le cose si evolveranno in modi diversi in seguito, ma fino a 
questa data, non prevale né l’isolamento rispetto alla realtà in cui 
si vive, né una sottovalutazione di quello che significherebbe una 
rinuncia di principio ai rapporti esistenti con le strutture delle 



37

chiese. Non appare ancora un’eccessiva qualificazione settaria dei 
gruppi, né vi sono segnali di confusione tra il sentirsi una cellula 
politica e il vivere la comunione in Cristo. 

Esistono linee, che i gruppi si sono dati, attraverso un lavoro 
di riflessione e di decisione comune, che risultano ben definite e 
comportano anche un livello piuttosto alto di adesione e impegno 
personale, tuttavia rimane decisamente visibile il rispetto per 
percorsi e modi diversi di vivere le scelte; trovano spazio anche 
posizioni divergenti, che vengono comunque accolte come forme 
diverse di esprimere l’appartenenza agli stessi gruppi. Si rileva una 
decisa e attiva volontà di apertura, nei rapporti e nella collabora-
zione, con le comunità più tradizionali, a volte mostrando anche 
senso di responsabilità, volontà di farsi carico della maturazione 
della comunità locale, promuovendo un dialogo che resti fecondo.

La diaconia ricopre un ruolo fondamentale. Il centro di servizio 
viene interpretato come la sede per una ricerca di nuovi rapporti 
interpersonali, un servizio reciproco che cambi i rapporti tra i vari 
componenti del gruppo di servizio. Questo atteggiamento speri-
mentale, che potremmo definire “laboratoriale”, non era affatto 
fine a sé stesso, ma considerato piuttosto un percorso privilegiato, 
finalizzato al rapporto con la società; un modo per conoscerla più 
a fondo, per poterla valutare criticamente e poterci stare dentro 
come testimoni. 

La presenza critica e militante all’interno della società si esprime 
anche in una profonda messa in discussione dei suoi fondamenti 
e dei suoi valori, che usa gli strumenti della lotta non violenta e 
arriva alla disobbedienza civile.

In questa fase la scelta di campo che caratterizza la costituzione 
di questi gruppi, e ne costituisce la profonda identità, è sociale 
più che politica, mette al centro il servizio e non smette mai di 
sperimentarsi nel complesso rapporto di questo con la testimo-
nianza. Emergeranno, in un secondo tempo, scelte politiche molto 
più profilate e non omogenee tra i vari gruppi, che saranno nel 
tempo causa di un confronto tormentato, con posizioni sempre 
discutibili e discusse.

Il Documento finale dell’incontro del ’67 lascia alle chiese un 
messaggio esplicito, diretto, e condiviso. Annuncio, servizio, co-
munità: questi i punti sui quali si chiedeva un ripensamento di 
fondo da parte delle chiese, in vista di un più sollecito impegno 



38

(diaconale) in una realtà di cui si coglieva l’urgenza di cambia-
menti e di scelte.

Una richiesta di concretezza, rispetto a una comunione dei 
credenti che si percepiva come eccessivamente “spiritualizzata”; 
questo termine in realtà veniva usato con un’accezione particolare 
per indicarne la rarefazione, il divenire astratta e formale. Questo 
linguaggio deve rendere avvertiti che questi testi devono essere 
letti ponendo una particolare attenzione al contesto militante e 
alla temperie del periodo. Infatti, per quanto riguarda il conte-
nuto, emerge una proposta che oggi non esiteremmo a definire 
“spirituale”.

Proprio per ritrovare concretezza, il documento propone ai 
gruppi di mettere al primo posto: la testimonianza a Cristo in atti e 
parole, la ricerca biblica, l’impegno necessario a ciascuno per lasciarsi 
porre in questione dalla Parola. Solo così, si afferma, possono essere 
creati e ricreati i gruppi e le comunità. Indica come stile di vita una 
povertà che serva a rendersi disponibili verso il prossimo e una 
vita in comune (o comunque un percorso decisionale comune) che 
preveda continuo scambio di informazioni.

Il secondo numero del ’67 di “Diakonia” riprende in qualche 
modo l’esigenza di una povertà come testimonianza e disponibilità, 
cercando di affrontare il tema cruciale del denaro nella comunità4. 
Si tenta sostanzialmente di entrare nell’analisi non semplice dei dati 
relativi al difficile stato economico delle chiese valdesi e metodiste, 
riportando le principali prese di posizione sinodali del dopoguerra 
e intervistando il presidente della Conferenza Metodista Mario 
Sbaffi5 e il moderatore della Tavola valdese Neri Giampiccoli6. 

Dopo tante cifre e tabelle il commento finale a cura di Giorgio 
Tourn è una preziosa occasione di riflessione teologica e di pro-
spettiva rispetto ai rapporti reali tra la società e chiesa. Troppo 
spesso, scrive, la scarsità delle risorse e la loro cattiva gestione 

4 G. Tourn, Una comunità cristiana di fronte al denaro, “Diakonia” 3-4 (1967). 
Oltre a questo tema ci sono notizie e note varie. 

5 Mario Sbaffi, pastore metodista, primo presidente della Federazione delle 
Chiese Evangeliche in Italia (1969-1973). È stato per più mandati presidente 
della Chiesa evangelica metodista in Italia.

6 Neri Giampiccoli (1914-1989), pastore valdese, fu presidente della 
Commissione Permanente per i Ministeri e moderatore della Tavola valdese 
(1965-1972).



39

viene valutata in modo sbagliato, magari partendo da premesse 
giuste come quelle della necessità dell’impegno e della serietà nel 
portare avanti le cose. Frasi che vengono frequentemente ripetute, 
come «le contribuzioni sono il termometro della fede», tradisco-
no la paura che la chiesa nutre per la sua stessa sopravvivenza: 
allora si intensificano gli appelli a una maggiore spiritualità e 
generosità, a una migliore cura d’anime, a una più efficace azione 
informativa… tutte cose che ottengono generalmente risultati assai 
scarsi. Tourn allora va al centro della questione: «Ci si domanda 
come la chiesa debba raccogliere ed amministrare il suo denaro, 
anziché domandarci che debba fare e che debba essere una co-
munità cristiana». La questione non è priva di conseguenze, la 
prima è che la «testimonianza cristiana nel campo del denaro si 
riduce ad un problema individuale» e «non interessa il modo in 
cui il credente guadagna e spende il suo denaro nella vita, ancor 
meno di quanto interessi la sua professione», ciò che è al centro 
dell’interesse è che si faccia un’offerta congrua a permettere la 
sopravvivenza della chiesa (fatta con umiltà e gioia!). «In sostanza 
quando si parla di proprio denaro la chiesa parla di sé stessa» e 
«le spese sono in misura preponderante, quasi assoluta, spese di 
amministrazione, di locali, di personale: nel loro complesso le 
comunità evangeliche risultano essere comunità che mantengono 
sé stesse e i propri servizi». Vero è, si potrebbe obiettare, che le 
spese per il personale servono anche per l’evangelizzazione, ma 
Tourn invita ad ammettere onestamente che il tempo dedicato 
dai pastori all’evangelizzazione è davvero minimo e «le spese per 
l’evangelizzazione hanno una incidenza minima, irrilevante». La 
conclusione è assai netta: «in tema finanziario, la chiesa traduce 
esattamente quella che è la sua visione missionaria o la sua man-
canza di visione missionaria».

Si ritiene spesso che esista un problema di incompetenza dei 
pastori nella gestione delle finanze (oggi si parlerebbe di scarse 
competenze manageriali) e che sarebbe opportuno avvalersi di 
tecnici laici. Non sembra invece che le comunità siano sfiorate dal 
dubbio che «i credenti non abbiano a seguire dei criteri propri, un 
metodo adeguato alla propria vocazione. Non ci si domanda se il 
criterio fondamentale del profitto, che regge ogni comunità umana 
produttiva, non debba essere sostituito, nella comunità di Cristo, 
dal criterio diverso, della carità per esempio».



40

Non solo la chiesa è autocentrata e scarsamente impegnata nel 
suo ruolo di testimonianza, ma anche quando si sforza di farlo, 
lo fa in modo “statico” potenziando strutture amministrative e 
edifici. La testimonianza stessa produce da una parte «una serie di 
impegni culturali: predicazioni, conferenze, dibattiti, studi, stampa, 
pubblicazioni ecc., dall’altra impegni di natura sociale. Nell’un caso 
come nell’altro, si tratta di impegni di evangelizzazione […]. Non 
si è pensato al fatto che il denaro in sé stesso possa rappresentare 
una realtà dinamica di evangelizzazione, che cioè la testimonianza 
dell’Evangelo possa essere espressa dal modo di spendere o non 
spendere denaro in certe circostanze».

In una società che ha visto il denaro farsi capitale, e dunque 
diventare qualcosa di diverso da ciò che era, occupando un ruolo 
primario nel rapporto sociale, la chiesa è chiamata a cercare criteri e 
metodi più adeguati alla propria vocazione, proprio nel confrontarsi 
con il denaro, perché Mammona è opposto a Dio e «La testimonianza 
cristiana nel campo del denaro sarà dunque essenzialmente una 
presenza dell’Evangelo in seno ai problemi economici della nostra 
generazione».

I problemi della chiesa sono assai più legati alla difficoltà di 
assumere una posizione chiara sui temi economici piuttosto che 
alla scarsità delle contribuzioni e bene ha fatto il Sinodo del ’67 a 
ricordare «a tutta la Chiesa la necessità di vivere nella sobrietà e 
nella solidarietà, per dare anche in questo campo testimonianza della 
nostra fede nel Regno di Dio», per tentare di cambiare prospettiva.

La koinonia e la chiesa

Significativamente il ’68 della rivista si apre con due articoli, di 
Franco Giampiccoli e Giorgio Tourn, che affrontano il tema della 
koinonia e che riportiamo.

Giampiccoli definisce koinonia come: «aver parte con qualcuno 
a qualcosa o far parte a qualcuno di qualche cosa». Essa, scrive, è 
da intendersi, alla luce della Bibbia, come comunione con il Cristo, 
il suo abbassamento e la sua risurrezione, dunque come il legame 
con quanti hanno quella stessa relazione con Lui.



41

Un concetto da rendere più concreto, rifiutando divisioni tra 
spirituale e materiale, magari traducendo il termine, oltre che con 
comunione, anche con vita comunitaria, con un riferimento a Vita 
comune di Bonhoeffer, più volte citato. Il Cristo sta tra me e il pros-
simo. Egli rappresenta una rinuncia ai miei appassionati tentativi di 
decidere al posto dell’altro e, sostanzialmente, dominarlo. Svolge 
una critica a ogni genere di costruzione di servitù, laiche o reli-
giose, che sono la caricatura della comunità in cui è Cristo l’unico 
mediatore. Dunque non si può parlare di comunione se non nel 
contesto del servizio (diakonia) e della testimonianza (martyria). 
Coinvolgendo nel discorso anche una riflessione su possibili for-
me di comunione dei beni (anche materiali). Una delle domande 
che Giampiccoli lascia volutamente aperte è quanto la koinonia sia 
riservata ai credenti. 

Il tema viene ripreso dal successivo articolo di Tourn, sulle orme 
di una conferenza del vescovo anglicano Robinson7. L’esordio è 
molto crudo: si constata che tutti, in qualche modo, cercano di 
adoperarsi per un “rinnovamento” della chiesa, mentre nessuno 
pensa che si possa anche parlare, senza scandalo, della morte della 
chiesa. Morire, anzitutto, come istituzione sociale che oggi, grazie 
all’affermazione del pluralismo, perde la posizione che ha avuto per 
secoli. In secondo luogo morire come istituzione religiosa, in quel suo 
pretendersi risposta alla “naturale” religiosità dell’essere umano, 
anziché annunciare Cristo. In terzo luogo morire come comunità, 
cioè come risposta in qualche modo sociologica e organizzativa, 
come “struttura” comunitaria. 

Koinonia, sostiene Robinson ripreso dallo scritto di Tourn, è 
l’equivalente del Regno, non della chiesa. Si è stabilita la differenza 
tra credenti e non credenti tracciando delle frontiere, mentre in 
realtà quello che conta è il centro, che per il credente è la vita in 
Cristo. I confini, sostiene l’articolo, devono rimanere aperti e la 
preoccupazione di rinforzare le frontiere spesso non è altro che 
un sintomo di debolezza del legame con il centro. La chiesa, per 
rendere visibile quanto ha appreso, ha creato istituzioni perma-

7 John Arthur Thomas Robinson (1919-1983), teologo ed esegeta inglese, 
vescovo anglicano di Woolwich e decano del Trinity College di Cambridge, è 
stato esponente della corrente liberale e del movimento per un cristianesimo 
di apertura e di progresso.



42

nenti incongrue con quanto l’evangelo ci chiede: rendere visibili 
nel mondo profano, i segni e le parabole del Regno. Tutto ciò non 
significa che la chiesa debba distruggere le proprie strutture, ma 
che deve essere pronta ad affrontare anche questa eventualità, 
ricordandosi che alla morte segue la risurrezione. 

In questo quadro è interessante notare come lo stesso Tourn, sul 
primo e secondo numero di “Diakonia” del ’68, riporti la riflessio-
ne sulla istituzione ecclesiastica e la vita comunitaria al tema che 
aveva caratterizzato la nascita della rivista: il ruolo del pastorato. 
Ci limitiamo qui a sintetizzarne qualche punto significativo. 

Ancora una volta, proprio come aveva fatto otto anni prima il 
primo editoriale di “Diakonia”, si prendono le mosse dalle critiche 
generalmente rivolte ai pastori e dalla questione fondamentale che 
era rimasta sempre al centro del dibattito: «bisogna sapere prima 
di tutto che cosa deve essere la chiesa e quale è il suo compito; in 
caso contrario si rischia di porre l’accento in modo eccessivo ed 
unilaterale sul ministero, perdendo di vista il quadro generale in 
cui esso va inserito»8.

Tourn riprende qui un autore che gli è caro, e che evidentemente 
seguiva con particolare interesse, George Crespy9, riassumendone 
un recente articolo10. In una situazione di diaspora della chiesa 
le singole attività pastorali si vanno dislocando e disgregando. 
L’insieme delle attività richieste ai pastori (e ora anche alle pa-
store!) è diventata così dispersiva che incide sulla qualità della 
loro vita e sulla loro autoformazione. Tourn cita alcune inchieste 
francesi secondo cui le letture teologiche dei pastori occupano in 

8 G. Tourn, Ministero pastorale tra ieri e domani (prima parte), “Diakonia” 
1 (1968), p. 13.

9 George Crespy, professore di Teologia alla Facoltà Riformata di Montpellier.
10 Cfr. G. Tourn, Note marginali a una discussione ecclesiologica sulle valli 

valdesi (IV) cit., pp. 13-26. Tourn citò l’articolo di Crespy Introduction à une 
socio-psycologie du métier de Pasteur, apparso su “Etudes Théologiques et 
Religieuses” 1 (1963), pp. 19-32, e pubblicato in due parti da “Diakonia”, cfr. 
G. Crespy, Il mestiere di pastore, “Diakonia” 3-4 (1963), pp. 11-18, e 1 (1964), 
pp. 13-17. Qui si fa invece riferimento a un nuovo articolo, Remarques sur les 
conditions actuelles du métier de pasteur, “Etudes Théologiques et Religieuses” 
3 (1967), pp. 197-228.



43

media 26 minuti al giorno e la preparazione della predicazione 
42 minuti al giorno11. 

Secondo gli autori i pastori vivono di rendita sul bagaglio ac-
quisito nel periodo degli studi universitari; sono cronicamente in 
ritardo rispetto alla ricerca teologica; i loro studi a favore della 
comunità non sono basati su una “teologia pratica” aggiornata. 
Si adombra già, in questo contributo di Tourn, quello che diven-
terà un problema sempre più frequente e di gravità crescente: 
il burnout di chi si dedica alla professione pastorale. Una delle 
cause, si dice, è che egli finisce per vivere spesso nell’isolamen-
to. Di fronte alle lacune della vita comunitaria e nel tentativo di 
ricreare rapporti significativi, la strategia di moltiplicare le visite 
domiciliari non porta al risultato desiderato: di per sé, essa non 
contribuisce a ricostituire la comunità, perché non ottiene l’esito 
di mettere i membri in contatto tra loro, ma ciascuno si relaziona, 
individualmente, esclusivamente con il pastore. Non si può pre-
scindere dalla creazione di legami tra le persone, scrive Tourn, 
rilanciando la proposta di una pastorale di tipo diverso: «fa notare 
il Crespy che questa cura d’anime presuppone l’esistenza di una 
rete di contatti, di legami, di intenti comuni, di attività, una vita 
comune insomma»12.

Questo contributo riprende, esplicitamente, l’insistenza con 
cui la rivista “Diakonia” aveva sempre propugnato una diversa 
concezione e valorizzazione dei ministeri e il conseguente impegno 
formativo nei confronti dei laici. D’altra parte ha come riferimento 
implicito la questione (allora attualissima) dei Gruppi di servizio e 
delle esigenze variamente espresse dagli stessi, di una pienezza 
della vita comunitaria.

11 Il dato scandalizza Crespy e Tourn che avevano come riferimento la 
loro esperienza e standard che già allora risultavano, evidentemente, molto 
peggiorati. Oggi le considerazioni andrebbero aggiornate rispetto a una 
prosecuzione del trend di contrazione dei tempi. L’assenza di dati aggiornati 
sulla questione non ci permette di sviluppare ulteriormente la riflessione. 

12 G. Tourn, Ministero pastorale tra ieri e domani (seconda parte), “Diako-
nia” 2 (1968), p. 10.



44

Nel numero successivo della rivista13, Franco Giampiccoli14 
ritorna sullo stesso articolo di Crespy, sottolineando le necessità 
di un’analisi che, oltre all’approccio teologico, sappia utilizzare 
anche quello sociologico. 

Senza alcuna pretesa velleitaria di sostituire la teologia, occorre 
ammettere, scrive Giampiccoli, che un ripensamento del ministero 
pastorale nella situazione si fa urgente. In particolare, a suo parere, 
è opportuna una riflessione su quella che è stata la trasposizione, 
piuttosto meccanica, del modello “parrocchia” nella città, senza 
sostanziali cambiamenti di struttura rispetto all’organizzazione 
di tipo rurale e valligiana. L’inevitabile scotto è stato la difficoltà 
di mantenere un contatto con la classe operaia e di non tenere 
nel debito conto la dispersione della popolazione protestante. Il 
pastore, facendo riferimento alla propria esperienza professionale 
e ai suoi tentativi di creare comunità, ricorda la difficoltà nel ri-
produrre nelle città, dove i rapporti di vicinato sono molto meno 
significativi, schemi operativi elaborati in tutt’altro contesto; si 
tratta di un’operazione con nulle probabilità di successo. 

La ricerca di un cambiamento della società dalla struttura ver-
ticale a un modello fondato su rapporti orizzontali, che si afferma 
come vero centro della spinta del movimento studentesco, lascia 
inoltre il pastore tra i pochi, residuali, baluardi del paternalismo; 
con il difficile compito di reinventare e ricostruire un proprio 
ruolo significativo.

Giampiccoli discute criticamente le tesi sostenute dall’articolo 
di Crespy perché non condivide il ripiegamento, proposto dall’au-
tore, sulle competenze teologiche, come area specialistica della 
professione di pastore; né condivide «l’amputazione draconiana 
di determinate operazioni», ma sostiene una ridefinizione del 
ruolo del pastore «nel contesto di un ripensamento dello scopo 
della Chiesa, o meglio della missione della Chiesa che deve forse 

13 Da segnalare in questo terzo numero del 1968 anche uno studio di 
Alberto Ribet sul pastorato e i ministeri nella Chiesa valdese, che invita a 
una rivalutazione dei Consigli di Chiesa per consentire al pastore, secondo il 
pensiero riformato presbiteriano, di essere inserito all’interno di una Chiesa 
la cui autorità si esprime attraverso una gerarchia di assemblee (A. Ribet, 
Appunti sul problema del pastorato, “Diakonia” 3 [1968], pp. 1-21).

14 F. Giampiccoli, Un nuovo pastorato in nuove strutture, “Diakonia” 3 
(1968), pp. 22-34.



45

essere diversamente strutturata rispetto al tempo della chiesa di 
Calvino». Non si tratta più di riformare, come nella Ginevra del 
Cinquecento, un popolo per mezzo della predicazione, dell’esor-
tazione, dell’insegnamento, dell’ammonizione: «il nostro compito 
oggi è di operare con nuove strutture il collegamento tra la risposta 
data all’annuncio per fede, e per nessun altra ragione che non la 
fede, e l’indispensabile impegno di servizio e di testimonianza 
in una dimensione comunitaria»15. Giampiccoli riprende poi una 
proposta che era stata già avanzata in precedenza da Tourn16: 
interrompere il meccanismo di adesione “automatica” alla chiesa, 
cioè sospendere per qualche anno le “confermazioni”, concepite 
come rito di passaggio, più che come assunzione di responsabilità 
nei confronti della chiesa locale. L’autore ipotizza un percorso 
alternativo: «la comunità deve essere strutturata in gruppi che 
assumano precisi impegni e responsabilità […] L’inserimento dei 
credenti deve avvenire non in una comunità astratta e secondo 
un impegno vago e uniforme, ma in uno di questi gruppi […] I 
gruppi devono strutturarsi, sulla base di un culto-studio biblico, 
che sia in gran parte in relazione con l’impegno del gruppo […] I 
gruppi devono cioè diventare i centri di vita della comunità […] 
una volta al mese i gruppi devono riunirsi per un’assemblea»17. 
È in una tale struttura che ha senso la proposta di Crespy, rispetto 
al ruolo pastorale come formatore-teologo all’interno dei gruppi.

La passata esperienza di membro della Commissione per i 
Ministeri porta Giampiccoli a sostenere polemicamente che «non 
si può procedere con una solita commissione sinodale che studia 
riferisce e si siede (o è fatta sedere)»18, ma che occorra piuttosto 
costruire sperimentazioni concrete sul piano locale.

Intanto, nel secondo numero della rivista, “Diakonia” dà ampio 
resoconto di uno scritto che Giorgio Peyrot19 ha indirizzato alla 

15 Ivi, p. 30.
16 G. Tourn, Note marginali a una discussione ecclesiologica sulle valli valdesi 

(IV) cit., p. 25.
17 F. Giampiccoli, Un nuovo pastorato in nuove strutture cit., pp. 31-32.
18 Ivi, p. 34.
19 Giorgio Peyrot (1910-2006), docente di Diritto ecclesiastico alla Facoltà 

valdese di Teologia e all’Università di Perugia, libero docente all’Università 
di Roma «La Sapienza», è stato uno studioso delle relazioni tra società civile 
e religiosa in Italia. Fece parte della delegazione della Tavola valdese che, 
con quella governativa, elaborò l’Intesa nel 1984.



46

Commissione Ministeri20. In esso, prendendo spunto dall’apertura 
sinodale verso i cosiddetti “laici”21, analizza la situazione di questi 
ultimi, evidenziando come spesso non siano al corrente dei problemi 
che si dibattono e non siano in grado di dare un apporto effettivo; 
sono pochi a intervenire alle discussioni sinodali, non sono quasi 
mai in grado di seguire le procedure, non sono consapevoli della 
nostra ecclesiologia; non sempre sono in grado di cogliere il senso 
delle varie correnti di pensiero. 

Occorre dunque un’informazione aggiornata su quanto avvie-
ne, perché la chiesa è un corpo vivo e chi non coltiva la propria 
preparazione ne rimane estromesso. In particolare per i ministeri 
diaconali è importante fare in modo che le vocazioni di servizio 
trovino collocazione nella chiesa. Vanno dunque rimossi i precon-
cetti che impediscono un’impostazione più dinamica e modulare, 
rimanendo fermi all’idea che non si possa servire a pieno tempo 
se non facendo il pastore e che non ci sia modo di utilizzare pie-
namente le proprie capacità professionali in un’attività di servizio 
della chiesa. Si deve rimediare alla scarsa conoscenza degli sbocchi 
di lavoro che offrono gli istituti e le attività ecclesiastiche e alla 
scarsa considerazione per la preparazione di giovani desiderosi di 
servire nella chiesa, diversamente da quella che si ha per i giovani 
che si avviano al pastorato.

Le preoccupazioni di Peyrot su questo punto si possono porre 
in relazione a quanto abbiamo ricordato a proposito del Centro 
Diaconale, proposto al Sinodo del ’67, come abbiamo ricordato, 
senza troppa convinzione e senza provvedere risorse adeguate. 

20 Redazione, Responsabilità e impegno dei laici nella chiesa, “Diakonia” 2 
(1968), pp. 1-6.

21 Viene riportato l’art. 40 di quel Sinodo: «Il Sinodo, su istanza dei deputati 
delle chiese e delle Conferenze chiede alla Tavola di diffondere con criteri 
di attualità e di incisività i problemi della vita ecclesiastica fra i membri di 
chiesa maggiormente impegnati. Vista inoltre la necessità di una maggiore 
estrinsecazione delle vocazioni a tutti i livelli, compreso quello diaconale, 
invita la Commissione permanente per i ministeri a voler raccogliere in seno 
a tutte le Comunità, nel modo che sarà ritenuto più opportuno, una indagine 
fra tutti i membri di chiesa per conoscere la loro disponibilità di impegno ed 
il campo nel quale questa può essere utilizzata con la dovuta competenza».



47

Il vento della contestazione

Nell’ultimo numero del 1968, “Diakonia” pubblica alcuni vo-
lantini e interventi che riassumono i contenuti della contestazione 
traendone lo spunto per alcune considerazioni. Scegliamo di 
riportare qui l’editoriale di quel numero e il volantino del gruppo 
giovani evangelici di Torino del Natale 1967, che anticipa il movi-
mento giovanile che sta per affacciarsi sulla scena.

Non è questa la sede per entrare nel merito di quel movimento 
e degli aspetti legati ai giovani delle chiese evangeliche e valdese 
in particolare, tuttavia è importante soffermarsi su due questioni 
che sono qui rilevanti ed è bene tenere presenti. La prima questio-
ne è il grado di continuità con la critica alla staticità della chiesa/
istituzione avanzata dalla rivista “Diakonia” fin dagli inizi degli 
anni Sessanta e con i tentativi di cambiamento interni alla Chiesa 
valdese, che molto dovevano a quel lavoro teorico. A questo pro-
posito, l’editoriale osserva che chi si è lasciato cogliere di sorpresa 
dai moti di contestazione, anche interni alla chiesa, era stato un 
lettore assai poco attento della rivista, confermando che molti temi 
ora rimessi al centro dell’attenzione, erano già stati trattati. Nello 
stesso tempo, lo stesso articolo mette però in guardia a non essere 
frettolosi nell’evidenziare gli elementi di continuità. Cambiano 
le caratteristiche, l’impostazione e le peculiarità. Il giudizio sul 
dibattito degli anni Sessanta e sui tentativi di rinnovamento si 
fa piuttosto severo e si ha una certa presa di distanza da risultati 
percepiti come scarsi e insoddisfacenti.

I materiali pubblicati danno il senso dei cambiamenti tumultuosi 
che si stavano verificando o che comunque venivano auspicati. 
La discontinuità si avverte anche a livello linguistico: il linguag-
gio cambia, facendosi più esplicito e meno prudente, correndo 
indubbiamente il rischio di diventare meno preciso e avvertito. 
Si allarga decisamente il coinvolgimento e la frequenza dei con-
tatti sia a livello intra evangelico sia con il mondo cattolico del 
dissenso. Sicuramente un nuovo clima di confronto stimolante, 
ma l’opportunità di confronto non sempre porta all’esito sperato 
di una crescita; non sempre le contraddizioni vengono affrontate 
con il dovuto metodo, ma semplicemente giustapposte; talvolta 
vengono risolte in modo frettoloso o semplicemente ignorate. 



48

Emergono difficoltà di tenuta nella coerenza del discorso teologico 
che, progressivamente, si fa più incerto e meno condiviso.

La seconda questione che qui interessa è lo sviluppo del tema 
di quella che oggi chiameremmo diaconia “politica”, “sociale”, 
“comunitaria”. In quegli anni ormai viene data per acquisita la 
coscienza di vivere, come chiese, dentro un mondo che occorre 
conoscere. Allo stesso modo è acquisita la consapevolezza che, 
volenti o nolenti, si è coinvolti socialmente e politicamente nelle 
vicende di questo mondo e che la propria posizione ha comun-
que un impatto. Questi temi, considerati materia da trattarsi con 
cautela in ambito ecclesiastico nei primi anni Sessanta, divengono 
(almeno per qualche tempo) un punto di partenza largamente 
condiviso. Il discorso sulla diaconia prosegue dunque a partire da 
queste premesse, interpretando la partecipazione all’evoluzione 
sociale e politica del proprio tempo come espressione naturale 
del modo di essere della chiesa. Il tutto, però, non era poi così 
chiaro e scontato come dovette sembrare ad alcuni, tanto che non 
si evitarono scossoni e dolorosi contraccolpi. Il radicalismo di 
alcune prese di posizione e il tenore polemico di alcuni attacchi 
alla chiesa provocarono, come era prevedibile, reazioni e chiusure 
di segno opposto.

Un esempio che aiuta a comprendere l’impasse ci è fornito dal 
volantino che pubblichiamo. I giovani torinesi, provocatoriamen-
te, avevano invitato a non frequentare la chiesa a Natale nel caso 
in cui i partecipanti non si fossero impegnati, in precedenza, nel 
lavoro per la pace, evitando così di avere le mani sporche di san-
gue. Ci furono naturalmente reazioni scandalizzate sia da parte 
di benpensanti borghesi, che non erano certo tra i più propensi ad 
accogliere il punto di vista dei giovani, sia da parte di coloro che 
erano ideologicamente convinti di essere dalla parte dei “buoni”, 
giustamente in guerra contro i “cattivi”. Il problema era, e fortu-
natamente ci fu chi lo evidenziò, che, al di là delle considerazioni 
politiche, si rischiava di allontanare quanti traevano dalla teologia 
riformata l’idea che la chiesa è fatta di peccatori e non di militanti 
che hanno preventivamente aggiustato la propria coscienza. 

Il finale del volantino ricordava, è vero, l’annuncio del perdono 
gratuito e misericordioso di Dio, ma in quel contesto rischiava 
fortemente di avere il retrogusto di un proclama retorico più che 
di essere incardinato nel tessuto del discorso. Quando poi, nel 



49

rispondere alle critiche, si affermò che datore di lavoro e operaio 
non possono sedere sullo stesso banco di chiesa, il riferimento 
teologico si fece ancora più equivoco. L’effetto cercato era quello 
di aprire gli occhi sulla questione sociale e sullo sfruttamento dei 
lavoratori, ma il paradosso era che, di fronte a una chiesa “reli-
giosa”, giustamente criticata per la sua insensibilità, si proponeva 
un modello astratto che sembrava costituirsi intorno a principi 
etico-politici, anziché intorno a Gesù Cristo.

Dalle pagine di “Diakonia” riceviamo notizia di un altro episodio 
in cui fu protagonista il Movimento Cristiano Studenti (M.C.S.), 
particolarmente attivo in quegli anni. Durante il culto di Pasqua 
del ’68, tenuto presso la chiesa valdese di Piazza Cavour a Roma, 
un suo esponente intervenne per illustrare un documento, poi 
distribuito all’uscita. Nel testo era presente una forte critica alle 
chiese colpevoli di inerzia interclassista, anche se si dichiarava di 
non voler «fare distinzioni tra veri e falsi credenti. Questo giudizio 
non ci appartiene». Il documento ridimensionava il «concetto di 
vocazione» che, si affermava, non è centrale rispetto al prendere 
posizione, accanto ad altri, nella lotta al capitalismo. L’impegno, 
si legge ancora, è quello di compiere scelte storiche e contingenti, 
perché aderire alle lotte «non significa avere il Regno di Dio in 
tasca», anche se «le difficoltà e le sconfitte che comportano hanno 
una prospettiva finale nel Regno di Dio»22.

Sempre presso quella chiesa il 15 giugno si tenne poi una ma-
nifestazione interdenominazionale. La lettera che la indice, e che 
invita alla partecipazione, contiene una proposta per ripensare al 
culto in modo che sia calato nella realtà: non si tratta di riformarlo, 
si dice, ma di trasformarlo nel momento in cui «la comunità ascolta 
la Parola di Dio, cioè si interroga sui fatti e sulle azioni che rendono 
reale tale ascolto». Al termine di quell’incontro vengono proposte 
delle “Tesi” che presentano una lettura della realtà basata sulla lotta 
di classe, e, in base ad essa, si analizzano le modalità di impegno 
e azione. Viene chiarito che le tesi «non pretendono di fondarsi su 
di una incontrovertibile interpretazione corretta della Scrittura» 
e che «la scelta del socialismo è solo una delle scelte possibili, da 
parte di coloro che pretendono di ascoltare la volontà di Dio», una 

22 M.C.S. Roma, Manifestino distribuito nel culto di Pasqua, “Diakonia” 4 
(1968), pp. 7-9.



50

scelta che ricade sotto il giudizio di Dio. Se è vero che le chiese 
rappresentano anche uno strumento di consenso del potere, tutta-
via la scelta di uscirne viene ritenuta in quel momento come non 
corretta. Non si può credere di avere «il monopolio di Dio» e non 
si può giudicare «della natura attuale delle nostre chiese a cuor 
leggero». Risuona nelle tesi il “sola fide” che chiama alle proprie 
responsabilità in ogni scelta, ma anche alla necessità di mettere 
in campo attivamente queste scelte responsabili: «presupporre 
che si debbano accettare gli avvenimenti come rivelazione di una 
presunta volontà divina, significa rifiutare di essere testimoni di 
come questi avvenimenti vengono giudicati dalla Parola di Dio»23.

Al Sinodo valdese di quell’anno vari cartelli vennero esposti 
nell’aula sinodale, diversi interventi animarono il pubblico dibattito 
e fu affisso un manifesto dei giovani sulla predicazione. Questo 
manifesto sosteneva la necessità che la predicazione non fosse 
astratta, ma si radicasse alla specifica situazione e costringesse la 
chiesa a «prendere sul serio la sua vocazione il che significa chie-
dersi insieme che cosa oggi il Signore ci chiede». Veniva poi ripreso 
il sermone di apertura in cui il pastore Tullio Vinay aveva chiesto 
di predicare l’agape di Dio e, si diceva, questo «non significa né la 
conservazione della società esistente né la rivoluzione socialista. 
Questo vuol dire che significa qualche cos’altro. Ma se non sappia-
mo trovarlo insieme è inutile che ci rifugiamo dietro una formula 
sacra perché ciascuno intenda ciò che vuole». L’invito al Sinodo 
fu cioè quello di porsi la domanda su cosa è agape di Dio oggi24.

Durante i lavori del Sinodo una Commissione sulla Predicazione 
produsse anche un documento che, richiamandosi alla Riforma, 
affermava che una «rottura della tradizionale forma del culto 
può avere oggi un carattere altrettanto riformatore» e invitava il 
Sinodo a «consigliare alle chiese di dare un carattere sperimentale 
e continuato a dei culti tenuti sulla base della discussione». Viene 
affermato inoltre che proprio la predicazione dell’agape costringe 
la chiesa «a tener conto del contesto storico in cui essa deve rendere 
la sua testimonianza»25.

23 M.C.S., Tesi per l’incontro del 15 giugno, “Diakonia” 4 (1968) pp. 9-13.
24 AA.VV., Il manifesto dei giovani, “Diakonia” 4 (1968), pp. 17-18.
25 AA.VV., Relazione della commissione nominata dal seggio sulla predicazione, 

“Diakonia” 4 (1968) pp. 18-19.



51

Durante la discussione sulla predicazione il Sinodo deliberò 
che il Seggio potesse dare la parola a tutti i presenti nell’aula 
sinodale, anche al pubblico seduto in galleria. Alla fine, dato il 
numero notevole di interventi e «il divario tra le posizioni», il 
moderatore Neri Giampiccoli chiese l’invio degli atti alle chiese 
per una discussione capillare e decentrata26.

Il materiale che “Diakonia” raccoglie in quel numero finale 
del ’68 si chiude con una valutazione che non intende chiudere 
il discorso ma rimane sostanzialmente aperta. Si prende atto 
dell’analisi marxista presente in tutti i documenti, che riecheggia 
il lavoro svolto dalla rivista “Gioventù Evangelica” fin dai primi 
anni Sessanta, dell’analisi della situazione ecclesiastica accusata di 
essere spesso contigua alle forme di oppressione sociali e politiche, 
dello smascheramento di posizioni che si pretendono apolitiche e 
immaginano una unità della chiesa su un piano astratto e spirituale. 

Da un lato, accanto a questa analisi politica, sembrano aprirsi 
possibili sviluppi tendenti al recupero di un discorso teologico più 
avveduto e di una tensione tra momenti e livelli diversi, una presa 
di distanza e un rifiuto di «teologie false» che mascherano la realtà 
di lotta di classe, come quella della “Teologia della rivoluzione” che 
legge «la rivoluzione come forma di azione di Dio nel mondo»27.

Dall’altro lato ci sono affermazioni che considerano il momen-
to politico come «già momento teologico» che contiene in sé «la 
peculiarità della ricerca teologica» e dunque «la teologia sta già 
nella scelta operativa, nell’analisi e nel fare».

Questa fotografia di fine anno ’68 che compare sulle pagine di 
“Diakonia” è cosciente di cogliere una situazione in movimento. È 
ancora forte l’impronta di un precedente lavoro teorico, prevalente 
tra alcuni gruppi più coscienti e attivi, mentre emergono posizioni 
nuove, meno profilate teologicamente che lasciano affiorare sem-
plificazioni sconcertanti. Coloro che si affaticavano a precisare i 
fondamenti e a puntualizzare certi distinguo, non vengono capiti e 
vengono posti in discussione, le questioni che sollevano vengono 
considerate a volte come “sottigliezze” di secondaria importanza 

26 Seduta pomeridiana 28/8/68, in Archivio Tavola valdese, Consultazione, 
Atti Sinodi, Sinodo 1968, pp. 14-17.

27 G. Tourn, Valutazione provvisoria di un problema aperto, “Diakonia” 4 
(1968), pp. 20-22.



52

rispetto alle urgenze di altro tipo, o peggio una “zavorra” di cui 
liberarsi28.

Le chiese spesso dimostravano scarsa reattività nell’accettare 
un confronto aperto e per quanto sia agevole individuare i danni 
prodotti da approcci fortemente ideologici, resta il fatto che quelli 
erano tempi di una ricerca appassionata e combattuta; purtroppo 
il dialogo, che avrebbe potuto essere arricchente per tutti, non 
trovò canali per essere realmente produttivo. Come esempio pos-
siamo citare il caso delle “Tesine”, non riportate da “Diakonia”, 
del campo estivo giovanile di Adelfia 196829. In esse si denuncia 
la discriminante economica che favorisce la lotta di classe per poi 
passare con disinvoltura da questa analisi ad affermare che que-
sto impedisce la riconciliazione tra fratelli e allora essi non sono 
«neppure riconciliati in Cristo». Ovvero si parte da una lettura 
storico-sociologica e da una posizione politica lecita, per trarre 
poi conclusioni, non solo sulla predicazione, ma sull’oggetto 
stesso della testimonianza, fino a deduzioni teologiche circa la 
possibilità o meno dell’operare di Gesù Cristo… Eppure, proprio 
un documento che arriva a questi livelli di perentorietà si chiude 
affermando: «Noi vogliamo che ognuna di queste tesi s’intenda 
abrogata qualora si riveli contraria alla parola di Dio e su questo 
fondamento venga rifiutata». Non si può fare a meno di pensare 
che colpevole non era solo la superficialità di quei giovani, ma 
anche la latitanza di chi avrebbe dovuto e saputo rispondere.

Le provocazioni dei giovani vennero considerate sbandamenti 
teologici scarsamente interessanti ed ebbero, per lungo tempo, 
l’effetto di precludere esiti più costruttivi e un dialogo autentico. 
Sarebbe stato possibile un esito diverso? Gli sbandamenti indub-
biamente non mancarono e alcune posizioni erano difficilmente 
riconducibili a un dialogo teologico, eppure esisteva un confronto 
più serio che forse avrebbe meritato maggiore spazio. Molto tempo 

28 Rimandiamo su questo alle considerazioni presenti in G. De Cecco, Fede 
e impegno politico. Un percorso nel protestantesimo italiano, Claudiana, Torino 
2011, in particolare alle pp. 118-120.

29 Campo dal titolo «Fede e rivoluzione», tenutosi a fine luglio 1968 ad 
Adelfia, centro giovanile della Chiesa valdese fondato in Sicilia, Scoglitti - 
Ragusa, nel 1948.


